
Sacerdote
promotor de comunión y paz.

Sacerdote
promotor de comunión y paz.

Programa de Formación Permanente 2023Programa de Formación Permanente 2023



Sacerdote
promotor de comunión y paz

Sacerdote
promotor de comunión y paz

Programa de Formación Permanente 2023Programa de Formación Permanente 2023



2

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3



Guadalajara, Jal. 6 de septiembre de 2022.

Asunto: Sobre los Ejercicios Espirituales y la Formación Permanente.

                  Los saludamos, esperando que Dios Nuestro Señor, esté llenando de 
bendiciones su ministerio sacerdotal.

              El pasado miércoles 22 de septiembre 2021, en el marco de la Jornada de 
Estudio  y  Convivencia  Sacerdotal,  nuestro pastor,  el  Eminentísimo Señor  Cardenal
D. José Francisco Robles Ortega, nos dio algunas indicaciones sobre la formación 
permanente del presbiterio. Al no estar presente todos los sacerdotes en el estudio, nos 
ha pedido recordarles lo siguiente:

1. Invitamos a todo el presbiterio para que cada año asistan a las semanas de 
ejercidos espirituales y de formación permanente. Para los sacerdotes de hasta 5 
años de ordenados, se les pide una semana completa de formación, quedándose a 
dormir y con una temática ofrecida por la Comisión Diocesana. Para los 
sacerdotes de 6 años en adelante de ordenación, se les ofrecen talleres de 
formación durante una semana, solo por la mañana. En el próximo año, se 
retomarán las semanas de formación permanente a tiempo completo para algunas 
generaciones.

2. Al estar permitido que los sacerdotes puedan tener sus ejercicios espirituales 
por generación o la semana de formación permanente, les pedimos lo siguiente:

- Que quienes así lo vayan a realizar, avisen a la Comisión para la Formación 
Permanente o alguno de los Obispos Auxiliares coordinadores de la Formación 
Permanente que se van a organizar por separado, para no incluirlos en las tandas 
ordinarias.  Indicando en su momento la fecha, el lugar, el proyecto de la semana 
de formación, los expositores y temática de ejercicios espirituales. Se tiene que 
avisar a más tardar en el mes de octubre del año anterior.  De no avisar, entonces se 
integrarían a las tandas ordinarias por la Diócesis.



- Las generaciones de hasta 5 años de ordenados, no podrán organizar por 
separado las semanas de formación permanente, para poder aprovechar el 
proyecto global de formación que la Diócesis ofrece a estas generaciones, ya que 
se lleva un programa adaptado especialmente para ellos.

3. Se les recuerda a los párrocos y encargados de otras instituciones que, tanto para 
ejercicios espirituales como para la semana de formación permanente, la 
economía parroquial o de la institución a la que pertenece el sacerdote, dé al 
menos, el 50% del costo total. Así mismo dar todas las facilidades para que los 
Vicarios Parroquiales puedan asistir a las semanas de ejercicios espirituales y 
formación permanente.

4. A partir del año 2022, se tomará en cuenta la asistencia a estas semanas de 
formación o ejercicios para la renovación de licencias ministeriales.

5. Finalmente Invitamos al presbiterio a la asistencia al Decanato, los jueves de 
retiro o estudio. Pedimos a los Decanos estar atentos a la participación y de ser 
necesario motivar personalmente a los sacerdotes que se ausentan 
constantemente.

                      Agradecemos su entusiasmo y disponibilidad para aprovechar los diferentes
medios que la Comisión Diocesana para la formación integral del presbiterio, ofrece
en favor de los sacerdotes.

Mons. Manuel González Villaseñor.
Obispo Auxiliar y Coordinador de la CODIFIP.

Mons. Ramón Salazar Estrada.
Obispo Auxiliar y Coordinador de la CODIFIP.



Guadalajara, Jal. 6 de septiembre de 2022.

Asunto: Tanda de Formación Permanente Especial y Talleres
                    de Formación Permanente.

                Te saludamos deseando que la gracia y la paz de Jesucristo, Sumo y Eterno 
Sacerdote fortalezcan tu vida y tu ministerio presbiteral.

                      Nuestra vida sacerdotal requiere de constante renovación en cada una de sus 
dimensiones para sostenerse en �delidad y alegría, es decir, requiere una adecuada 
formación permanente. Dicha formación requiere espacios y momentos concretos que 
lleven al presbítero a con�gurarse cada vez con Cristo a �n de ser verdaderos pastores en 
medio de nuestras comunidades (CIC 279; DVMP 86).

                     Por tal motivo, mediante las presentes letras queremos informarte que se han 
reiniciado las tandas de formación permanente para sacerdotes mayores a seis años de 
ordenación sacerdotal, atendiendo la acentuación de la periferia existencial de los 
sacerdotes en crisis en sintonía con nuestro VI Plan Diocesano de Pastoral: “En todo 
tiempo identi�car las necesidades de nuestros sacerdotes para acompañarlos y vivir 
juntos nuestra misión de hacer presente a Cristo”.

                    Teniendo en cuenta esta necesidad hemos realizado un proyecto de pastoral 
presbiteral con el objetivo de acompañar y servir a los sacerdotes mediante un proceso de 
revitalización integral y permanente para reavivar el don recibido en la ordenación y vivir su 
ser y su ministerio de manera más plena.

                 La Comisión Diocesana para la Formación Integral del Presbiterio 
(CODIFIP) a partir de este verano ha comenzado con la realización de estas tandas de 
formación permanente, y durante los próximos años seguiremos con estas tandas a las 
cuales te invitamos a participar. Oportunamente te darás cuenta de la fecha en que toca 
la participación a tu generación.



Mons. Manuel González Villaseñor.
Obispo Auxiliar y Coordinador de la CODIFIP.

Mons. Ramón Salazar Estrada.
Obispo Auxiliar y Coordinador de la CODIFIP.

                Si tu generación no aparece en la programación de formación permanente 
especial entonces puedes asistir a alguno de los talleres que se ofrecen por medio de la 
CODIFIP.

                Recordamos que es necesaria la participación en la formación permanente para 
renovar las licencias ministeriales.

Que la Madre de Salvador bendiga abundantemente tu ministerio presbiteral.

Con afecto fraterno,



COMISIÓN DIOCESANA PA� LA FORMACIÓN
INTEG�L DEL PRESBITERIO

OBISPOS RESPONSABLES

Excmo. Sr. Obispo D. Manuel González Villaseñor
Excmo. Sr. Obispo D. Ramón Salazar Estrada

Pbro. Marco Antonio García Martínez
Secretario Ejecutivo

Pbro. José Federico Vaca Silva
Secretario Adjunto

Atziri Arjona Sepúlveda
Secretaria Auxiliar

7

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3



DIMENSIÓN ESPIRITUAL
Pbro. Humberto Ascencio Plascencia 

Pbro. Walter Omar Pérez Angulo

DIMENSIÓN INTELECTUAL
Pbro. Juan Carlos Mayorga Enríquez 

Pbro. Paulo César Barajas García

DIMENSIÓN PASTO�L
Pbro. José de Jesús Arizaga Durán

Pbro. Santiago Navarro Chávez

DIMENSIÓN HUMANA
Pbro. Ramón Duarte Miranda
Pbro. Rafael Ramírez Lamas

Pbro. Gregorio Godoy Rivas 
Vinculación con el Seminario

8

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

www.formacionpermanentegdl.org3316965442



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

ÍNDICE

Carta al Presbiterio 1.

Carta al Presbiterio 2.
 
Tandas de Ejercicios Espirituales y Formación Permanente.

Calendario 2023 Celebraciones Diocesanas.
 
Tandas de Ejercicios Espirituales 2023.

Tandas de Formación Permanente para los primeros 5 años.

Temas de los Retiros Espirituales.

TEMA 1:  La Sinodalidad y el mundo actual.

TEMA 2:  El sacerdote, hombre de paz y paci�cador
                     de los hermanos

TEMA 3:  La fraternidad sacerdotal, expresión de comunión
                     con Cristo.

TEMA 4:  El Sacerdote, signo de Comunión.

TEMA 5:  La primera comunidad en los Hechos
                     de los Apóstoles.

TEMA 6:  La bienaventuranza del amor fraternal.

TEMA 7:  La vida de oración, espacio para construir
                     la comunión con Dios y la paz con nuestros hermanos.

9

87

3

5

12

14

15

17

25

35

47

63

79



Temas de Estudio.

TEMA 1:  Factores psicológicos que facilitan la comunión.

TEMA 2:  Desiderio Desideravi.

TEMA 3:  El sacerdote como agente de fomento y
                     construcción de la paz.

TEMA 4:  Fe y compromiso social, la participación en la
                     comunidad humana, desafíos a la pastoral social
                     en nuestro tiempo.

TEMA 5:  El silencio para la sabiduría: los sacerdotes mayores.

TEMA 6:  Algunos desafíos para comunicar el Evangelio
                     en la cultura actual.

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

10

95

107

117

129

145

155



CELEB�CIONES
DIOCESANAS

2023



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

UNIVERSIDAD DEL
VALLE DE ATEMAJAC

UNIVA

MARTES 19,
MIÉRCOLES 20 Y

JUEVES 21 DE SEPT.
10:00 HRS.

DEPORTIVO
MORELOS

JUEVES
14 DE DICIEMBRE

CANCHAS DE LA
COCA-COLA

JUEVES
19 DE OCTUBRE 10:30 HRS

10:30 HRS

DEPORTIVO
MORELOS

VIERNES
4 DE AGOSTO 11:30 HRS.

TEMPLO
EXPIATORIO

JUEVES
1 DE JUNIO 11:00 HRS

CANCHAS DE LA
COCA-COLA

JUEVES
29 DE JUNIO 10:30 HRS.

CATED�L
METROPOLITANA

JUEVES
6 DE ABRIL 10:00 HRS

SEMINARIO
MAYOR

JUEVES
16 DE MARZO 11:00 HRS

SANTUARIO DE LOS
MÁRTIRES

SANTUARIO DE LOS
MÁRTIRES

DOMINGO
28 DE MAYO 10:00 HRS

MIÉRCOLES
15 DE FEBRERO 10:30 HRS.

PEREGRINACIÓN
AL SANTUARIO
DE GUADALUPE

MENSAJE DE CUARESMA

ENCUENTRO F�TERNAL
CON SACERDOTES

JUBILADOS

MISA CRISMAL Y
RENOVACIÓN DE

PROMESAS

TORNEO DEPORTIVO

ORDENACIONES
SACERDOTALES

JESUCRISTO SUMO Y
ETERNO SACERDOTE

DÍA DEL PARROCO

XXXI JORNADA
DE ESTUDIO

Y CONVIVENCIA

TORNEO
DEPORTIVO

POSADA
SACERDOTAL

EVENTO LUGAR FECHA HO�

SANTUARIO DE
GUADALUPE

VIERNES
13 DE ENERO 12:00 HRS.

12



TANDAS DE EJERCICIOS
ESPIRITUALES Y

FORMACIÓN PERMANENTE
2023



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

DEL 13 AL 17
DE NOVIEMBRE

DEL 16 AL 20
DE OCTUBRE

DEL 23 AL 27
DE OCTUBRE

DEL 17 AL 21
DE JULIO

DEL 3 AL 7
DE JULIO

DEL 12 AL 16
DE JUNIO

DEL 15 AL 19
DE MAYO

DEL 4 AL 8
DE SEPTIEMBRE

1º

2º

3º

4º

5º

6º

7º

8º

9º

SEMANA FECHA GENE�CIÓN

DEL 6 AL 10
DE FEBRERO 2021 Y 2022

2017 Y 2020

2011 /  2013 A LA 2016

2000 A LA 2010

1991 / 1992 / 1993
1994 / 1997 / 1999

1977 A LA 1988

CONTEMPLATIVOS

1976 Y ANTERIORES

GENE�L ABIERTA

EJERCICIOS ESPIRITUALES

14



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

FORMACIÓN PERMANENTE 

DEL 6 AL 10
DE NOVIEMBRE 1998

DEL 20 AL 24
DE NOVIEMBRE 2020

DEL 23 AL 27
DE OCTUBRE 2021

DEL 21 AL 25
DE AGOSTO 1993 / 1994 Y 1996

DEL 7 AL 11
DE AGOSTO 2008 / 2009 Y 2010

DEL 10 AL 14
DE JULIO 2022

DEL 8 AL 12
DE MAYO

CURSO
DE INDUCCIÓN

CASA
DE EJERCICIOS

DEL 6 AL 10
DE FEBRERO

DEL 14 AL 18
DE AGOSTO 2005 Y 2006

2018 QUINTA
SAN JOSÉ

QUINTA
SAN JOSÉ

QUINTA
SAN JOSÉ

QUINTA
SAN JOSÉ

QUINTA
SAN JOSÉ

QUINTA
SAN JOSÉ

QUINTA
SAN JOSÉ

QUINTA
SAN JOSÉ

1º

2º

ESPECIAL

3º

4º

5º

6º

7º

8º

9º

SEMANA FECHA GENE�CIÓN CASA

DEL 23 AL 27
DE ENERO 2019

CASA
DE O�CIÓN

NAZARET

15





Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

TEMAS DE RETIROS ESPIRITUALES

TEMA 1
LA SINODALIDAD Y EL MUNDO ACTUAL.

S. E. Mons. Ramón Salazar Estrada.
Obispo Auxiliar de la Arquidiócesis de Guadalajara.

          Recientemente se ha estado escuchando mucho sobre la Iglesia 
Sinodal, los Sínodos, la sinodalidad actual, etc. El presente escrito tiene la 
intención de ofrecer algunas líneas para la re�exión y, por supuesto, la 
futura toma de decisiones en el ámbito pastoral.

                Enseña el Concilio Vaticano II, que “la Iglesia, enriquecida con los 
dones de su Fundador y guardando �elmente sus mandamientos del amor, 
la humildad y la renuncia, recibe la misión de anunciar y establecer en todos 
los pueblos el Reino de Cristo y de Dios. Ella constituye el germen y el 
comienzo de este Reino en la tierra” (LG, 5). La Iglesia, toda Ella, es 
misionera. Cada creyente ha recibido carismas para su propio bien y el de 
los demás, por lo mismo, ir a los otros es portar lo donado y trabajado.

17

EN LA MISIÓN DE LA IGLESIA



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

18

         
- Se es sinodal cuando se escucha y recibe. Dios, por la gracia del 
Espíritu Santo, habla constantemente, según lo ha querido, a través 
de la Palabra, del Magisterio de la Iglesia y en cada persona atenta a 
la Buena Nueva de la Salvación.

- Se es sinodal cuando se entrega. Lo recibido por Dios será bien 
aceptado cuando se ofrece para el bien de todos, en la Iglesia y en el 
mundo. “Señor, cinco talentos me diste; aquí tienes otros cinco que 
con ellos he ganado” (Mt. 25, 20).

- Se es sinodal cuando se está en comunión. El bien y la verdad no 
son exclusivos para la persona en sí, para una determinada 
comunidad ni para un tiempo establecido. Siguiendo la enseñanza 
de San Pablo, Jesucristo se entregó a sí mismo en rescate por todos 
(cf. 1 Tim. 2, 6). La Iglesia no fue instituida para el bien de unos 
cuantos, de algunos pueblos, sino, incluso, para el bien presente y 
futuro de todos, aun cuando no conocen a Dios ni a sus medios 
ordinarios de salvación.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

19

EN LA “REFORMA” DE LA IGLESIA

           Frente a estas características de la sinodalidad es necesario 
puntualizar que la Iglesia ha pretendido ser �el al Evangelio y desea 
continuar con esta tarea de la que en ocasiones se ha distanciado. No es que 
esta sea la novedad del Magisterio, sino que, precisamente, la Iglesia 
encontrándose con la Buena Nueva sabe que debe estar en un camino de 
constante y necesaria �delidad a Cristo. Así, la escucha de la Palabra, el 
discernimiento frente a los signos de los tiempos (cf. GS, 4) y la misión 
evangelizadora son un dinamismo del que cada creyente y la Iglesia, Pueblo 
de Dios, jamás deberán exentarse.

- Resulta esencial profundizar, a la luz del Santo Espíritu y con su 
gracia, en el depósito de la fe, buscando ser cada vez más coherente.

- No se trata de llegar a la decisión por consensos, estilo 
parlamentario, de la vida cristiana, sino que, reconociendo la 
importancia de la Escritura y la Tradición de la Iglesia, se pueda 
ofrecer un camino cada vez más humano y humanizante, cristiano y 
cristianizante, para un mundo tan plural y relativo cuyo riesgo 
mayor se encuentra en ofrecer aquello que no alienta, no alimenta, 
ni alcanza el debido desarrollo de la humanidad.

- La “reforma” de la Iglesia no pretende desechar lo que, gracias a 
Dios y a lo fructífero de su gracia en tantos hermanos, se ha logrado, 
sino en la permanente tarea de volver a la forma original de la 
Iglesia que es Cristo.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

20

ESTRUCTU�S DE PARTICIPACIÓN

            Dice el libro del Apocalipsis: “El que tenga oído, oiga lo que el 
Espíritu dice a las iglesias” (2,7). Si la sinodalidad es una tarea para todos, lo 
es de una manera particular, para quienes ostentan el ministerio de dirigir.

    El Código de Derecho Canónico señala algunas estructuras 
sinodales a nivel diocesano y parroquial que deberán implementarse y 
sostenerse:
 El Sínodo diocesano (cc. 460-468)
 El Consejo de asuntos económicos (cc. 492-494)
 El Consejo presbiteral (cc. 495-501)
 El Colegio de consultores (c. 502)
 El Consejo pastoral diocesano (cc. 511-514)
 El Consejo pastoral parroquial (c. 536)
 El Consejo parroquial de asuntos económicos (c. 537)

                a). Estas estructuras deben ser ámbitos de participación en los que 
el Pueblo de Dios se encuentre en comunión para buscar el bien de la 
Iglesia;

                b). La estructura tendrá siempre un director. Todos, pastor y �eles, 
escucharán, se escucharán, discernirán y, en lo comunitario, se ejecutará 
con la responsabilidad del pastor;

CONSIDE�CIONES



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

21

                 c). La estructura se renovará periódicamente. No se trata de buscar 
solo las voces homogéneas ni de fosilizar las estructuras;

                  d). La estructura prevé:
                   - reuniones
                   - atenta escucha de la Revelación, el Magisterio y los signos
                     de los tiempos;
      - re�exión y discusión;
      - formulación de conclusiones; y
      - decisión y actuación mani�esta del pastor.

                  e). Existen tres “E” que jamás deberán faltar el proceso sinodal:

                   - La apertura al Espíritu
       - La coherencia con el Evangelio
       - La tarea desde la Eclesialidad.

a). El entorno V.I.C.A. (VUCA por sus siglas en inglés) se propuso hacia los 
años noventas cuando los cambios se percibían cada vez más acelerados, 
perturbadores y generalizados. Con los acontecimientos posteriores, 
especialmente la pandemia, dicho entorno se ha acentuado. Cada sigla 
tiene su particular signi�cado, a saber:
             V. Volatilidad. La velocidad con que se realizan los acontecimientos, 
los avances cientí�co - técnicos que se van logrando, llevan a experimentar

UNA MI�DA A NUEST� REALIDAD



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

22

que apenas se están conociendo algunos resultados se encuentran ya 
obsoletos. Esto es más fácil de experimentar en los medios digitales y 
computacionales. Al adquirir un equipo y sus respectivos programas se 
asume que en poco tiempo quedarán superados, generando un sentido de 
constante insatisfacción.
           I. Incertidumbre. Los avances en todos los ámbitos, llevan a pensar 
que del futuro lo único que se posee es el desconocimiento. Los 
acontecimientos locales, nacionales y mundiales no ofrecen una seguridad 
ni aun en los Países más desarrollados. Hoy, por ejemplo, Inglaterra, 
Francia, Alemania, EEUU, entre otros, no saben cómo lograrán subsistir 
frente a las altas tarifas de gas debido al con�icto entre Rusia y Ucrania. 
Localmente, no se sabe cuál será el futuro en seguridad debido al 
enfrentamiento entre los cárteles y las fuerzas armadas. Los efectos del 
Covid 19 no han terminado de conocerse y explicarse, particularmente los 
pulmonares, neurológicos y psicológicos. A nivel internacional, una de 
cada tres personas ha sufrido consecuencias psíquicas; uno de cada dos 
alumnos presenta problema de aprendizaje y la mayoría ha sufrido 
consecuencias económicas.
         C. Complejidad. Los problemas actuales no tienen una sola causa, 
mucho menos un solo efecto. Los problemas suelen tener como origen una 
variedad de causas, entre las que destacan: las sociales, políticas, 
económicas, nacionales, internacionales, etc.
            A. Ambigüedad. Se hace referencia a la falta de claridad no solo de los 
fenómenos que se están viviendo, sino también de sus causas y la verdad de 
los mismos (cf. Benedicto XVI, “la dictadura del relativismo”). Baste tener 
como ejemplo que de cada 10 noticias en las redes sociales una o dos son 
acontecimientos o verdaderas participaciones, el resto se han considerados



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

23

como fake news. Los per�les falsos se han multiplicado para favorecer la 
extorsión, el desconcierto y, de forma particular, el anonimato.

b). La realidad en la que el mundo se mueve tiene características 
comprobadas muy singulares:
     IQ. El coe�ciente intelectual ha venido desmoronándose 
paulatinamente a partir del privilegio que se le ha brindado a lo técnico, 
práctico y a la ley del menor esfuerzo. En el siglo XX, y en México, 
concretamente el año 2004, se propuso un modelo educativo, llamado por 
competencias, el cual consiste en proponer más allá de la re�exión 
humanística el aprendizaje de algo práctico, útil y rentable. Debido al 
abandono de la lectura, la re�exión y las ciencias abstractas, desde el siglo 
pasado las generaciones habían venido perdiendo 3 puntos porcentuales en 
su IQ, sin embargo, en la última generación se habla de una expectativa de 
descenso de 7 puntos.
        A. Adicciones. La repetición nada saludable de un acto querido y 
placentero lleva a formar lo que se ha llamado una adicción. Lo que, en 
de�nitiva, consiste en una fuga de la realidad. En algún tiempo las 
adicciones estaban muy bien ubicadas y determinadas, sin embargo, en la 
actualidad las adicciones se han multiplicado. Hoy las adicciones ya no son 
solo de lo real y cuantitativo, sino de lo ideal y digital. La adicción a los 
medios de comunicación, a lo digital, a los videojuegos, a la búsqueda de 
información, a la soledad, al metaverso, etc.
        F. Fragilidad. Nunca se había dado el cúmulo de avances en muy 
diversos campos de la ciencia, la técnica y el desarrollo material, pero 
tampoco se habían tenido los más altos porcentajes de pobreza, 
individualismo, violencia y pérdida de sentido común.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

24

La susceptibilidad, sensibilidad y fragilidad son realidades de esta época. Se 
habla de una generación de “cristal”. Sin embargo, lo que más pudiera 
parecer el signo de la crisis es el no buscar sobreponerse a las particulares 
situaciones, llegando incluso a una pérdida de esperanza. Para algunas 
personas resulta más importante lo que ahora se tiene o lo que ahora 
preocupa, que lo que se pudiera esperar.
           I. Individualismo. Otra de las características sobresaliente de la 
época se re�ere al exacerbado individualismo. Las personas, y muy 
particularmente las personas jóvenes, han tomado distancia de todo, por 
ejemplo, por la pandemia, de la escuela (12 millones de alumnos en México 
no regresaron a la escuela después de 2020), de los amigos, de la sociedad, 
de la Iglesia, y, más gravemente, de la propia familia.

            Ante esta realidad que está o estará presente entre los �eles de la 
Iglesia, cómo seguir buscando la misión de la Iglesia en sinodalidad y hacer 
presente el Evangelio, recordando las palabras de San Pablo “predica la 
Palabra, insiste a tiempo y a destiempo” (2Tim. 4,2).

CONCLUSIÓN



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

25

TEMA 2
EL SACERDOTE, HOMBRE DE PAZ 

Y PACIFICADOR DE LOS HERMANOS.

SUMARIO:

S. E. Mons. Eduardo Muñoz Ochoa.
Obispo Auxiliar de la Arquidiócesis de Guadalajara.

“Cuando entren en una casa, digan primero:
Paz a esta casa” 

(Lc 10, 5)

1 X. LEÓN DEFOUR, Vocabulario de Teología Bíblica,
16concepto Paz. HERDER , 1993.

Shalom en su esencia es don y tarea, es el grito del 
corazón del hombre que reconoce tanto la necesidad de la 
acción benevolente del Creador, como su correspondiente 
compromiso y tarea de ser hombre de paz y constructor 
de ella. “No pierdan la paz”, qué encomienda tan 
urgente, tan actual y tan vital, pero que peligroso 
malinterpretarla, reducirla y �agmentarla en su 
comprensión y aplicación: “El hombre ansía la paz desde 
lo más profundo de su ser. Pero a veces ignora la 
naturaleza del bien que tan ansiosamente anhela, y los 
caminos que sigue para alcanzarlo no son siempre los 
caminos de Dios”.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

26

VER CON LOS OJOS DEL PADRE.

             La palabra Shalom tan propia del alma del pueblo del Israel, y tan 
metida en el corazón y la médula de cada ser humano, encierra, por la parte 
de Dios, el deseo in�nito de bien para su pueblo: paz, justicia, bienestar, 
felicidad, perdón, reconciliación. Don ofrecido y provocado por todos los 
medios posibles y participado a toda la humanidad; y por la parte del 
pueblo viene a signi�car la necesidad de la intervención de Dios a tiempo y 
a destiempo que garantice la prosperidad y la estabilidad de la paz. Paz 
deseada y pedida con clamor desde lo más profundo del ser como deseo 
cotidiano y como grito agónico que resuena en tiempo de turbación y 
desolación: «Estoy agotado de tanto gemir, baño en llanto mi cama cada 
noche, inundo de lágrimas mi lecho; mis ojos se consumen de pena, envejecen de 
tantas angustias» (Sal 6,7-8), «¿Por qué estoy desconsolado? ¿Por qué me 
siento angustiado? Esperaré en Dios y le daré gracias de nuevo porque él es mi 
salvador y mi Dios» (Sal 42,6).

Aunque la paz siendo un don divino que se extiende y se hace palpable en la 
vida y en las relaciones de cada hombre y de cada mujer con el mundo, con 
la naturaleza, con el prójimo cercano o lejano y consigo mismo; toma una 
preponderancia en la vida del pueblo la persona del juez, del rey, del profeta 
y del sacerdote. Sobre ellos el pueblo dirige en movimiento el re�ector y de 
ellos, por la elección que de Dios han recibido, esperan la procuración y la 
instauración de la paz. La paz es verdad, alguno podrá responder, que es 
tarea de cada persona el buscarla, cuidarla y procurarla; pero no podemos 
ignorar o minimizar la responsabilidad y el impacto de la paz social que 
tiene la autoridad establecida legítimamente en una comunidad, en una 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

27

ciudad o en una nación. Cuántos pueblos y comunidades han prosperado y 
crecido en la paz a causa de sus buenos pastores, de sus sabios y prudentes 
gobernantes; pero cuántos, lamentablemente, han perdido la paz a causa de 
sus autoridades, cuántas vidas se han perdido, cuánta sangre ha corrido, 
cuánta gente ha sido desplazada y se ha dispersado dejando su hogar y su 
tierra, y cuántas ilusiones, proyectos de justicia, de libertad y verdadero 
bienestar han desaparecido de los rostros de tantos hombres y mujeres y 
sólo se asoma como sueño inalcanzables, como anhelo de un futuro mejor. 
Lo dramático de esta realidad se centra en la corrupción del ideal y de las 
personas, que afecta no solamente al rey, al profeta o al sacerdote, sino a 
todo el pueblo: «Porque desde el más chiquito de ellos hasta el más grande, 
todos andan buscando su provecho, y desde el profeta hasta el sacerdote, todos 
practican el �aude. Han curado el quebranto de mi pueblo a la ligera, diciendo: 
«¡Paz, paz!», cuando no había paz» (Jer 6,13-14).

La paz cuando se falsea, se maquilla grotescamente y pretende cimentarse 
en la astucia humana, en alianzas políticas arti�ciosamente juzgadas como 
bondadosas, en componendas perversas revestidas de progreso y 
trasformación, en estrategias fundamentadas en los avances sin 
precedentes de la medicina, de la ciencia y la tecnología, o en propuestas 
basadas en cálculos aritméticos que resuelven los problemas del hambre, la 
enfermedad y la guerra; o en mecanismos que presumen controlan cada vez 
mejor sus causa y sus efectos.

El sin sabor de los resultados y el dato crudo de la realidad, no obstante, los 
esfuerzos de una cosmética personal y política, repetida una y otra vez hasta



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

28

nuestros días, nos hacen seguir buscando y deseando la verdadera paz. Las 
fuentes a las que hemos recurrido,

vasijas resquebrajadas, no terminan de saciar esta profunda sed, es 
necesario recurrir al Príncipe de la Paz, a la verdadera fuente «pero el que 
beba del agua que yo le dé, no tendrá sed jamás, sino que el agua que yo le dé 
se convertirá en él en fuente de agua que brota para la vida eterna»
( Jn 4,14). 

          La Paz en el texto bíblico es comprendida en modo amplio y es 
necesario que así lo tengamos presente. De esa comprensión basta y rica, 
dependerá nuestra vida y ministerio como presbíteros hombres de Paz, 
constructores y promotores de ella. Podríamos preguntarnos para nuestro 
caso: ¿Cómo han entendido los discípulos el anuncio de paz al ser enviados 
a cada casa? “Cuando entren en una casa, digan primero: Paz a esta casa”
(Lc 10,5) ¿Qué estaban realmente anunciando? ¿Qué implicaba de ellos ese 
anuncio y qué en quien lo recibía? ¿Sólo era un simple saludo? ¿Hay algo 
más que un saludo? ¿Por qué se a�rma en la Sagrada Escritura que quien 
recibe a un profeta, recibe bendición de profeta? ¿Hay una bendición que 
cambia la vida en quien recibe no sólo el saludo de paz, sino al enviado de 
Paz? Obviamente que aquí nos referimos no al saludo o a la presencia de un 
profeta, sino de Alguien que es más que un profeta (Cf. Mt 12,38-42).

2 13Cf. Y. NOAH HA�RI, Homo Deus. Breve historia del mañana. DEBATE 2020 .

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

29

La paz que trae Jesús está marcada por su presencia: Dios con nosotros: 
Emmanuel; por la alegría de la Buena Noticia, por la luz que brilla en las 
tinieblas, por la conversión y el perdón de los pecados, por la salud de los 
enfermos, por la libertad de los cautivos, por la justicia, la libertad, el amor y 
la verdad: «El Espíritu del Señor está sobre mí, porque me ha ungido para 
anunciar a los pobres la Buena Nueva, me ha enviado a proclamar la liberación 
a los cautivos y la vista a los ciegos, para dar libertad a los oprimidos y proclamar 
un año de gracia de Señor» (Lc 4,18-19).

                La paz es la acción salví�ca de Dios para el hombre y es el proyecto 
que el hombre ha de anunciar y realizar continua y creativamente a través de 
los incesantes cambios del tiempo. A�rma la Constitución Pastoral del 
Vaticano II Lumen Gentium en el nº 78 «La paz no es una ausencia de la 
guerra, ni se reduce al solo equilibrio de las fuerzas contrarias, ni nace de un 
dominio despótico, con razón y propiedad, se la de�ne como “la obra de la 
justicia” (Is 32,17). Es el fruto de un orden puesto en la sociedad por su 
divino fundador y encomendado a los hombres que ambicionan realizar 
justicia perfecta. Al tener el bien común del género humano su primera y 
esencial razón de ser en la ley eterna, y al someterse sus concretas exigencias 
a las incesantes trasformaciones del tiempo que pasa, la paz ni es nunca una 
adquisición de�nitiva, sino algo que es preciso construir cada día. Y como 
además la voluntad humana es frágil y arrastra la herida del pecado, el 
mantenimiento de la paz pide a cada uno el dominio de sus pasiones y exige 
vigilancia a la legítima autoridad»



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

30

               Papa S. Juan XXIII en su Carta encíclica Pacem in terrris mani�esta 
que la paz entre todos los pueblos ha de fundarse en la verdad, la justicia, el 
amor y la libertad.

Nosotros sacerdotes hemos sido ungidos por el mismo Espíritu del Señor el 
día de nuestro bautismo y más especí�camente por el Sacramento del 
Orden del Sacerdocio ministerial, para siendo partícipes de su Sacerdocio 
ser enviados como discípulos misioneros. El envío es también para 
nosotros en el contexto de la paz: “Cuando entren en una casa, digan primero: 
Paz a esta casa” . La pregunta metodológica que podría ayudarnos a 
oxigenar y dinamizar cada día nuestra vida y ministerio sería ¿el ministerio 
que he recibo por la Ordenación presbiteral lo he vivido y desempeñado 
como hombres de paz? ¿La celebración de los sacramentos y las labores 
pastorales van en el amplio signi�cado de este envío? ¿Considero para mí y 
para la comunidad el peso bíblico-teológico y pastoral de la invitación 
litúrgica que en cada Eucaristía nos hace la Iglesia madre y maestra: Dense 
�aternalmente la paz?

                 Quisiera considerar el actuar en tres rangos interconectados.

El Sacerdote que acoge la paz en sí mismo y permite que dé fruto. Paz 
en la vida y en la conciencia con uno mismo, fruto de la coherencia de vida. 
La paz es también para nosotros, no lo es sólo para anunciarla a los demás.

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

31

. ¿Cómo podríamos llamarnos constructores de la paz cuando nosotros 
mismo dinamitamos nuestra vida permitiendo el desastre, el descontrol, el 
caos en nuestra mente y en nuestro corazón por lo que vemos, por lo que 
permitimos que se vaya anidando en nuestra vida que dispersa y apaga el 
entusiasmo de la entrega en el ministerio? Para quien ha experimentado el 
no tener tranquila la conciencia o no tenerla en paz, sabe que es una tragedia 
que no se tolera por mucho tiempo. Se requiere pedir y trabajar la valentía y 
la decisión por conquistar nuevamente la paz: «Mientras callaba, se 
consumían mis huesos gimiendo todo el día, pues día y noche tu mano pesaba 
sobre mí; desapareció mi fuerza como humedad en tiempo seco. Pero reconocí 
ante ti mi pecado, no te oculté mi falta; pensé: “Confesaré al Señor mis culpas”. Y 
tú perdonaste mi culpa y mi pecado» (Sal 32,3-5). Qué bendición irse al sueño 
con la conciencia tranquila «Me acuesto tranquilo y en seguida me duermo, 
porque sólo tú, Señor, me haces descansar en paz» (Sal 4,9).

 A tiempo conviene no permitir que se animen los rencores, las rivalidades, 
la amargura, las desilusiones, las ambiciones y las malas pasiones. Advertía 
S. John Henry Newman: «No toleres nunca que el pecado permanezca 
encima de ti; no dejes que envejezca contigo, sacúdetelo cuando todavía es 
reciente, de lo contrario la marca quedará. Que no �je sus raíces; que no 
abra su camino hacia dentro, ni se convierta en herrumbre. Una naturaleza 
es consumidora: es como un cáncer; se comerá tu carne».

El sacerdote que siembra y promueve la paz con su hermano 
sacerdote. Es de suma importancia recuperar la obviedad de la paz como 
característica de fraternidad sacerdotal.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

32

En las comunidades siempre encontramos un hermano sacerdote sea en la 
parroquia, en el Decanato o en la Vicaría Episcopal. Con él o con ellos he de 
construir la paz, he de favorecerla. La paz, volvamos a recordar, tiene 
muchos rostros: fraternidad, escucha, apoyo, corrección fraterna, 
comunión, unidad, consolar, sanar, colaboración, tender la mano en la 
adversidad, ser samaritanos, todo esto sin duda lleva a la paz. La experiencia 
y el conocimiento ahora como hermano sacerdote en el Episcopado me 
permite reconocer que la paz reclama ser más cuidada y cultivada entre 
nosotros. Con frecuencia renunciamos, sin el su�ciente esfuerzo, a vivir la 
paz con el hermano párroco o vicario.

Necesitamos provocar y alimentar los pequeños gestos fraternos que 
alimentan y fortalecen la paz: cercanía, aprecio, platicar, dialogar, 
consensuar decisiones, compartir proyectos, respaldar al hermano 
sacerdote, apoyo en la enfermedad. Por otra parte, evitar la crítica, el 
chisme, la difamación y la división.  Ha de ser evidente para la comunidad el 
trato fraterno sacerdotal, jamás de patrón y trabajador. Como presbíteros 
también se nos dice: “Ofrézcanse un signo de paz”.

El sacerdote que siembra y promueve la paz con sus hermanos 
bautizados y en la sociedad. 
¿Cómo podemos ser hombres de paz y constructor de ella entre nuestros 
hermanos en estos tiempos de crecida e infrenable violencia, de 
delincuencia  y  odio;  de  intolerancia  y  agresividad  verbal  y  física  en  los

3 Citado en I. KER; La Espiritualidad personal a la luz de J. H. Newman. 
ENCUENTRO 2006, 161



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

33

hogares; de injusticia, impunidad y polarizaciones políticas y económicas? 
No es su�ciente partir espontáneamente de lo que entendemos por paz 
para actuar consecuentemente; necesitamos tener clara y siempre fresca 
delante de nosotros la riqueza de la Paz en su concepto y en su realidad 
como el Señor nos lo da: su paz no es como la entiende y la da el mundo. 
Ante una realidad que corre el peligro de complicarse el Papa Francisco 
insiste en la urgencia de promover la fraternidad social en una comunidad 
diversa por creencias, cultura, origen, etc. Fratelli tu�i nos ofrece caminos 
para nuestras comunidades en la instauración de la paz.

Como re�exionábamos anteriormente, la vivencia y el disfrute de la paz en 
una comunidad pide la valiosa presencia de un presbítero con sensatez y 
sabiduría que sepa guiar y gobernar según Dios. No ayuda para nada la 
presencia de un sacerdote que vaga sin sentido por doquier, donde su 
autoridad se debilita por su estado de corrupción, por su intransigencia y 
despotismo. Bien merecería el título de mal pastor como a�rma el profeta 
Jeremías que sólo dividen y dispersan a las ovejas (cf. Jer 23,1-2).

En un clima de violencia e inseguridad, la escucha es importante, el ser 
empático con el que sufre: "Me he hecho débil con los débiles para ganar a los 
débiles. Me he hecho todo a todos para salvar a toda costa a algunos. Y todo esto 
lo hago por el Evangelio para ser partícipe del mismo." (1 Cor 9, 22-23). El 
Sacramento de la Reconciliación ofrecido con caridad pastoral es muy 
importante. Ante tanta gente lastimada y con desgastes emocionales de 
todo tipo es de verdad inaceptable que la gente se vaya del Sacramento más 
torturada que sanada; más lastimada que aliviada.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

34

Recordemos, el Sacramento de la Confesión, es un sacramento de 
sanación. No es un banquillo de tribulación ni de inquisición.

De acuerdo a las posibilidades, desarrollar en unión con los �eles de manera 
sinodal, proyectos de promoción económico-social. S. Juan XXIII en 
Pacem in terris escribe: «Exhortamos de nuevo a nuestros hijos a participar 
activamente en la vida pública y colaborar en el progreso del bien común de 
todo el género humano y de su propia nación» (nº 146).

¿Podrías compartir algo concreto y especí�co de lo que haces por construir 
y promover la paz en tu parroquia, en tu decanato, con tu compañero 
sacerdote y por el presbiterio en la Diócesis?

¿Qué está en tus manos para continuar construyendo la paz en tu parroquia 
frente a la realidad que vivimos? ¿Qué más puedes hacer por conservar la 
paz en ti? ¿Te invita el Espíritu Santo a ir más allá de donde has ido? ¿Qué 
tarea de inspira a realizar de manera sinodal?

 El hombre de paz no sólo la desea, sino también la ofrece, la promueve, la 
de�ende, la busca, la conquista.

“Felices los que trabajan por la paz porque
ellos serán llamados hijos de Dios” (Mt 5, 9).



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

35

TEMA 3
LA F�TERNIDAD SACERDOTAL,

EXPRESIÓN DE COMUNIÓN CON CRISTO.

Pbro. José Antonio González Borroel.

        En las últimas Asambleas de Pastoral de la Arquidiócesis de 
Guadalajara se ha re�exionado sobre las periferias existenciales que no sólo 
las podemos encontrar en la Iglesia local, sino también las ubicamos en la 
sociedad. En estas periferias sería también loable analizar no solamente el 
aspecto cuantitativo sino al mismo tiempo el cariz cualitativo. Esto nos 
ayudaría a comprender cada vez más que vivimos una crisis de fe, en 
términos del Papa emérito Benedicto XVI, y añadiendo una crisis de 
humanidad. De estos encuentros, resultaron tres periferias existenciales: 
las familias en crisis, los jóvenes en crisis y el tejido social en crisis. Como 
podemos notar el común denominador es “en crisis”.

                   El término “crisis”, etimológicamente deriva del verbo en el griego 
antiguo “krinein”, cuyo signi�cado es juzgar para tomar una decisión cuyo 
sustantivo “krisis”, signi�ca juicio, decisión. Según Steven James Vene�e se 
puede de�nir crisis “como un proceso de transformación en el que no se 
puede mantener el sistema antiguo”, a lo que podemos a�rmar que una crisis 
es un cambio para corregir y mejorar, en un sentido optimista.

VER CON LOS OJOS DEL PADRE



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

36

               Nuestra realidad actual, el tiempo en que vivimos, es un periodo 
que nos exige no solo descubrir el cambio, sino aceptarlo con la conciencia 
de que nos encontramos ante un cambio de época. Al respecto, si algunos 
no teníamos claridad, la pandemia del Covid-19 lo dejó mani�esto ya que 
su aparición repentina y violenta, nos demostró que no sólo fue un 
problema de salud pública, sino un cambio en todos los sentidos.

   En cuanto al caminar pastoral de nuestra amada Iglesia de 
Guadalajara, surgieron después de lo acontecido por la pandemia y como 
fruto del análisis de la realidad otras dos periferias existenciales: los adultos 
mayores enfermos y abandonados (en crisis) y los sacerdotes en crisis. 
Podemos a�rmar que ya son 5 periferias existenciales o por qué no poderles 
llamar también como existencias periféricas.

               Esto nos lleva a re�exionar lo siguiente: periférico signi�ca “lejos 
del centro”. Desde una óptica médica se re�ere a las áreas alejadas del centro 
del cuerpo o de una parte del cuerpo. Empleo estos términos porque san 
Pablo compara a la Iglesia como el Cuerpo de Cristo: “Pues del mismo 
modo que el cuerpo es uno, aunque tienen muchos miembros, y todos los 
miembros del cuerpo, no obstante, su pluralidad, no forman más que un 
solo cuerpo, así también Cristo”. (1 Co 12, 12)

         Como análisis de la realidad en nuestra Asamblea Diocesana, que tiene 
como camino la metodología participativa, donde queremos hacer realidad 
“la Iglesia que soñamos”, viviendo la Gran Misión de la Misericordia, hasta 
donde la providencia de Dios nos asista y las circunstancias nos lo 
permitan, se  descubrió una  nueva  periferia existencial:  los sacerdotes,  ya 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

37

que durante la pandemia algunos experimentaron soledad, desánimo, baja 
autoestima, carencias económicas, entre otras. Ante estos resultados 
podemos cuestionarnos: ¿La fraternidad sacerdotal es para mí una 
auténtica y verdadera expresión de comunión con Cristo? ¿Vivo la 
fraternidad sacerdotal como la Iglesia me lo pide? ¿Tengo interés por mi 
hermano sacerdote?

            El Papa Francisco alude que el cambio nos presenta diversas maneras 
de hacerle frente; el problema es que muchas acciones y actitudes pueden 
ser útiles y buenas, pero no todas tienen sabor evangélico. El meollo del 
asunto, es saber discernir si el cambio y las acciones tienen o no sabor a 
Evangelio. La actitud que debemos tener se origina al con�ar en la realidad 
anclada en la sabia Tradición viva y viviente de la Iglesia, que puede 
permitirse remar mar adentro sin miedo. Tener ese arrojo de la fe en el 
Señor de la historia y que tomados de su mano podremos discernir el 
horizonte a caminar. Debemos aprender a discernir la voluntad de Dios e 
interpretar nuestra realidad con los ojos del Señor. Mirar y solucionar los 
problemas con ternura. Nuestra salud integral sacerdotal no es una 
salvación aséptica, salvación de laboratorio o de espiritualismos 
desencarnados. Debemos estar atentos en no caer en la tentación de llevar 
una fraternidad sui generis. Al contrario, debemos esforzarnos por vivir una 
fraternidad sacerdotal como la Iglesia que, como madre y maestra, nos pide.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

38

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO

             La fraternidad sacerdotal es expresión de comunión con Cristo. 
Todo el ser y quehacer de la vida sacerdotal es una plena comunión con 
Cristo. Hay que recordar lo que enseña el evangelio en la perícopa que trata 
sobre el juicio �nal: “En verdad os digo que cuanto hicisteis a uno de estos 
hermanos míos más pequeños, a mí me lo hicisteis”. (Mt 25, 40) “En verdad 
os digo que cuanto dejasteis de hacer con uno de estos más pequeños, 
también conmigo dejasteis de hacerlo. E irán éstos a un castigo eterno, y los 
justos a una vida eterna”. (Mt 25, 45-46) En nuestros temarios y re�exiones 
de formación tenemos presente que la comunión con Dios la encontramos 
en la Eucaristía, en el sacramento de la Misericordia y en la oración, 
quedándonos en ciertas ocasiones solamente con el movimiento vertical 
del amor, el que se dirige a Dios.

           Sería bueno examinar nuestra conciencia deteniéndonos en el 
movimiento horizontal del amor, es decir, nuestra relación con nuestro 
hermano sacerdote de carne y hueso. Al hacer este ejercicio podemos 
responder con sinceridad las siguientes preguntas: ¿Cómo es mi relación 
con mi hermano sacerdote con el que me toca trabajar en la pastoral en la 
parroquia, en el decanato, en la vicaría, con mis compañeros de generación? 
¿Cómo es mi relación con mi Obispo titular y sus Obispos auxiliares? La 
prueba de fuego para darnos cuenta que verdaderamente nuestra 
fraternidad sacerdotal es re�ejo de nuestra comunión con Cristo aquí 
radica, en nuestra comunión con mi hermano sacerdote de carne y hueso.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

39

Traigamos a la memoria lo siguiente: “Si alguno dice: yo amo a Dios, y odia 
a su hermano, es un mentiroso; pues quien no ama a su hermano, a quien ve, 
no puede amar a Dios a quien no ve. Y nosotros hemos recibido de él este 
mandamiento: quien ama a Dios, ame también a su hermano”. 
(1 Jn 4, 20-21)

En este examen de conciencia podemos descubrir 3 actitudes negativas 
hacia la fraternidad sacerdotal:

1.- La “mezquindad” del clérigo. Es lo que constituye un “alma pequeña”, 
la “pusilanimidad”. No se puede comprender a un sacerdote con falta de 
ánimo y valor para tomar decisiones o afrontar situaciones comprometidas. 
Es necesario desarrollar la magnanimidad. Esta virtud es alabada en el 
Nuevo Testamento y no sólo expresa paciencia o generosidad. Sino que 
mani�esta una cualidad referente a un alma que vive cotidianamente en 
espacios grandes, vastos, que vibra por dar solución asertiva a los 
problemas, que se ocupa de asuntos que están más allá de la sombra de su 
propio campanario.

                La magnanimidad mueve el espíritu a la colaboración y a la ayuda 
mutua, considerándolas como un modo de cultivarlas y no como una 
complejidad a evitarlas. La magnanimidad nos recuerda que somos parte 
de un todo, y no puede hallar a Dios fuera del resto de la humanidad y de mis 
hermanos.

         El Apóstol de las Gentes es un claro ejemplo de una persona 
magnánima  y  de  quien  podemos  aprender:  “Dadnos  lugar  en  vuestros



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

40

corazones. A nadie hemos ofendido; a nadie hemos arruinado; a nadie 
hemos explotado. No os digo esto con ánimo de condenaros. Pues acabo de 
deciros que en vida y muerte estáis unidos en mi corazón”. (2 Co 7, 2)

2.- Los “celos”. La referencia es a “los celos de alguien” que se diferencia 
plenamente de los “celos por alguien”. Estos últimos buscan cuidar al otro y 
son fruto de la caridad, los primeros buscan competir con los demás y son 
fruto de la rivalidad.

            Debemos quitar de nuestra vida sacerdotal la llamada “envidia 
clerical”. Ésta es contraria totalmente al espíritu de colaboración, ayuda 
mutua y la fraternidad. No debemos considerar el trabajo ajeno, el aporte de 
los demás para edi�car el Reino, como una competencia y sustracción del 
espacio del trabajo propio. Los celos pueden hacer perder toda vivencia de 
eclesialidad, ofreciendo contrariamente una imagen reductiva de sí mismo 
y del propio ministerio.

    Se superará la tentación de defender celosamente cualquier 
espacio propio de exclusiva responsabilidad, tan solo cuando cada uno se 
ubique como miembro-servidor de una comunidad ministerial.

3.- “La descon�anza” en los demás y en la presunción de incapacidad 
de los otros. La realidad es esta: el sacerdote joven mira con sospecha y 
descon�anza la experiencia del clero mayor; el clero mayor mira con temor 
la novedad y la diversidad de estilo pastoral del clero joven. Los sacerdotes 
más activos confrontan su “pastoralidad” a la de los sacerdotes más 
intelectuales que estudian y enseñan.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

41

A su vez a éstos les cuesta entender el pragmatismo poco iluminado y el 
activismo disperso de aquellos. Los que tienen cura de almas 
espacialmente cercanas, se desconfían entre pastores vecinos, 
presumiendo que estos quieren sustraerse mutuamente la feligresía más 
activa.

    La colaboración se aprende colaborando. Lamentarse de la falta de 
idoneidad de los demás y simultáneamente practicar la pereza apostólica, 
es una falta que hiere al núcleo de la misma caridad. Si el sacerdote aprende 
a considerarse como “descubridor de talentos” o como aquel que es 
enviado a suscitar, incrementar y coordinar el talento de los otros a su 
cuidado, entonces no dejará espacios a inútiles egoísmos.

                 Después de examinar nuestra conciencia sobre estas tres actitudes 
que destruyen la fraternidad sacerdotal como signo de la comunión con 
Cristo, debemos caer a la razón de su grave importancia en la vida del 
presbítero y su misión. El Papa Francisco señala que quien no vive la 
fraternidad sacerdotal vive con el síndrome de Caín, con la convicción de 
que no puede amar porque experimenta siempre no haber sido amado, 
valorizado, tenido en la justa consideración, al �nal vive siempre como un 
vagabundo, sin sentirse nunca en casa, y por eso está más expuesto al mal, a 
hacerse daño y hacer daño a los demás. Por eso el amor entre los presbíteros 
tiene la función de custodiar, de custodiarse mutuamente.

             El Papa Francisco, desde su experiencia sacerdotal y ahora como 
pastor supremo y cabeza visible de la Iglesia, tiene la certeza en a�rmar que, 
donde  funciona  la  fraternidad sacerdotal, la cercanía entre los  sacerdotes, 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

42

hay lazos de auténtica amistad, también es posible vivir con más serenidad 
la elección del celibato. El celibato es un don que la Iglesia Latina custodia, 
pero es un don que para ser vivido como santi�cación requiere relaciones 
sanas, vínculos de auténtica estima y de genuina bondad que encuentran su 
raíz en Cristo. Sin amigos y sin oración el celibato puede convertirse en un 
peso insoportable y en un anti testimonio de la hermosura misma del 
sacerdocio.

            El Papa Francisco asevera que se pueden hacer planes pastorales 
perfectos, poner en marcha proyectos bien elaborados, organizarse hasta el 
más mínimo detalle; se pueden convocar multitudes y disponer de muchos 
medios; pero si no hay disponibilidad para la fraternidad, la misión no 
avanza. Él mismo nos invita a revisar lo siguiente: ¿cómo llevamos la buena 
noticia del Evangelio a los demás? ¿Lo hacemos con espíritu y estilo 
fraterno, o a la manera del mundo, con protagonismo, competitividad y 
centralidad en la e�cacia? Preguntémonos si tenemos la capacidad de 
colaborar, ayudarnos mutuamente, si sabemos tomar decisiones juntos, 
respetando sinceramente a los que nos rodean y teniendo en cuenta su 
punto de vista, si lo hacemos en comunidad, no solos. (Ángelus 
03/07/2022)

En la historia de la Iglesia, han sido numerosas las aportaciones al tema de la 
formación de los sacerdotes, tanto de parte de la Iglesia Universal, como de 
las  Conferencias  Episcopales  y  de  las  Iglesias  locales.

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

43

Muestra de ello, la Congregación para la Educación Católica, actualizó la 
“Ratio fundamentalis institutionis sacerdotalis. El Don de la vocación 
sacerdotal”. En ella, en el número 88 se menciona que entre las modalidades 
que dan forma concreta a la fraternidad sacerdotal son:

1.- Encuentro fraterno. Algunos sacerdotes organizan encuentros 
fraternos para orar, acaso leyendo comunitariamente la Palabra de Dios, en 
alguna forma de Lectio Divina, profundizar algún tema teológico o 
pastoral, compartir los deberes del ministerio, ayudarse o simplemente 
pasar el tiempo juntos. En sus diversas formas, estos encuentros 
constituyen la expresión más simple y difundida de la fraternidad 
sacerdotal. En todo caso es muy recomendable promoverlos.

2.- Dirección espiritual y confesión. La fraternidad sacramental se 
transforma en una valiosa ayuda, cuando toma la forma de la dirección 
espiritual y de la confesión, que los presbíteros buscan entre sí. La 
regularidad en este tipo de encuentros facilita que se mantenga viva la 
“tensión de los sacerdotes hacia la perfección espiritual de la cual depende, 
sobre todo, la e�cacia de su ministerio”. Particularmente en los momentos 
de di�cultad, los presbíteros pueden encontrar en el Director espiritual un 
hermano, que les ayude a hacer el discernimiento sobre las causas de sus 
problemas y a poner en práctica los medios adecuados para afrontarlos.

3.- Ejercicios espirituales. Tienen una importancia fundamental para la 
vida del sacerdote, ya que conducen al encuentro personal con el Señor en 
el silencio y el recogimiento, constituye un tiempo privilegiado de 
discernimiento  personal y  apostólico, útil para una  revisión  progresiva  y



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

44

profunda de la vida; organizados comunitariamente favorecen entre los 
presbíteros una participación más amplia y refuerza la comunión fraterna.

4.- Mesa común. Compartiendo los alimentos, los presbíteros aprenden a 
conocerse, escucharse y apreciarse entre sí, gozando también la 
oportunidad de un provechoso y amistoso intercambio.

5.- Vida común. Sea por iniciativa personal, por necesidad pastoral, por 
costumbre o por disposiciones a nivel local, algunos presbíteros realizan 
una vida común. El hecho de vivir juntos se convierte en verdadera “vida 
común” mediante la oración comunitaria, la meditación de la Palabra de 
Dios y otras ocasiones para la formación permanente; además la vida 
común facilita un intercambio y una confrontación en torno a los 
respectivos deberes pastorales. La vida común ayuda también a sostener el 
equilibrio afectivo y espiritual de quienes participan en ella y promueve la 
comunión con el Obispo. Será necesario procurar que esas formas 
permanezcan abiertas al presbiterio en su conjunto y a las necesidades 
pastorales de las diócesis.

6.- Asociaciones sacerdotales. Tienden a favorecer la unidad de los 
presbíteros entre sí, con el resto del presbiterio y con el Obispo. Los 
miembros de las diversas asociaciones reconocidas por la Iglesia 
encuentran en ellas un soporte fraterno, que los presbíteros consideran 
necesario en su camino hacia la santidad y en su misión. Algunos sacerdotes 
pertenecen también a los nuevos movimientos eclesiales, dentro de los 
cuales encuentran un clima de comunión y reciben estímulo para una 
continua  renovación misionera; otros viven una  consagración personal en



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

45

los Institutos Seculares “que tienen como nota especí�ca la diocesaneidad”, 
sin estar habitualmente incardinados en ellos.

          El Papa Francisco el 29 de marzo de 2021, en el discurso con 
sacerdotes y futuros sacerdotes de México, trazó el per�l del sacerdote en la 
reconstrucción de la sociedad tras la pandemia. Estos rasgos delineados por 
el Pontí�ce también los podemos aplicar para vivir la fraternidad sacerdotal 
como expresión de comunión con Cristo:

1.- Mirar los problemas con ternura. Necesitamos tener la mirada de 
ternura con que nuestro Padre Dios ve las problemáticas que a�igen a la 
sociedad: violencia, desigualdades sociales y económicas, polarización, 
corrupción y falta de esperanza, especialmente entre los más jóvenes.

2.- Dedicar muchas energías a reconciliar a las personas y a la 
sociedad. Los pastores estamos llamados a ayudar a recomponer 
relaciones respetuosas y constructivas entre personas, grupos humanos y 
culturas al interior de la sociedad, proponiendo a todos “dejarse reconciliar 
por Dios”, comprometerse en el restablecimiento de la justicia.

3. Construir fraternidad y unidad a su alrededor y en la Iglesia. Hemos 
de ser capaces de tener una visión de conjunto y unidad, que nos impulse a 
crear fraternidad, que nos permita poner en evidencia los puntos de 
conexión e interacción en el seno de las culturas y en la comunidad eclesial.

En esta misma sintonía el Arz. Jorge Carlos Patrón Wong sintetiza el per�l 
del  sacerdote que  necesita la s ociedad  post  pandemia:  “un sacerdote que  



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

46

sea tierno en sus relaciones con el pueblo que está sufriendo. Un sacerdote 
que reconcilie, que teja a nivel familiar, a nivel social, el tejido social de 
reconciliación y un sacerdote que construya fraternidad en todas partes”.

Jn 17, 1-26. La oración de Jesús.

Mt 25, 31-46. El juicio �nal. 

Discurso del Santo Padre Francisco al Simposio “Por una teología 
fundamental del sacerdocio”. (17/02/2022)

Ángelus. Papa Francisco (03/07/2022)

TEXTOS PARA PROFUNDIZAR:



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

47

TEMA 4
EL SACERDOTE, SIGNO DE COMUNIÓN.

Pbro. Bernardo Santana Ramírez.
Licenciado en Pastoral Juvenil.

VER CON LOS OJOS DEL PADRE

           Somos parte de un mundo muchas veces divido, enemistado, 
violento. Nuestra sociedad es cada vez más individualista, narcisista, 
insolidaria. La mayor parte del sufrimiento humano es causado por 
nosotros, por estar unos contra otros, por la indiferencia y el desprecio a la 
vida de los demás… se da la envidia, la competencia, el resentimiento, la 
avaricia, el poder, la guerra, la muerte, la explotación… Asimismo, nuestra 
sociedad está sedienta de fraternidad, de comunión, de solidaridad, y su 
futuro, también el nuestro, solo será posible en la medida que todos, en 
sinodalidad, empeñemos el corazón y las manos para construirlo. Sin 
comunión no existe amistad, familia, comunidad, Iglesia, ternura, amor, 
sueños, solidaridad, paz, futuro…

Un mundo sin comunión entre los hombres y con Dios, es un mundo 
d e s p i ad ad o,  d o n d e  e x p l o t a  e l  a b s u rd o  d e l  e go í s m o,  d e  l a 
autorreferencialidad, de la dureza de corazón, del homo homini lupus; es un 
mundo inhospitalario y sin piedad, de la con�ictividad exasperada, de la 
rigidez que condena, del juicio in�exible que pone la ley por delante y por 
encima de la persona, de la arrogancia que no es capaz de comprender y 
compadecer,  de la  violencia  psicológica de quien no perdona; de la rudeza



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

48

mental que rechaza al diferente; de la justicia que, tras la coartada de la 
igualdad todos frente a la ley confunde a la persona con la  norma… En �n, 
bajo la agresividad, la frustración y la violencia actual está una sociedad 
clamando por la inmensa necesidad de amor y comunión.

                   La necesidad y nostalgia por construir la fraternidad, la 
comunión, la solidaridad entre todos los hombres es un signo de los tiempos 
que clama al Cielo. La Iglesia es llamada a ser martyria e impulso de la 
comunión, pues en su misma naturaleza lleva el ser pueblo convocado, 
unido, hermanado, redimido por Cristo, y su misión es ser signo creíble de 
comunión con Dios y con todo el género humano (Cf. LG 1). Ya, en los 
umbrales de este milenio, nos decía san Juan Pablo II, que el espíritu y la 
vida de comunión «encarna y mani�esta la esencia misma del misterio de 
la Iglesia», cuya fuente es la comunión Trinitaria, unidad en la diversidad 
de las personas. Es decir, ser una Iglesia corresponsable y participativa, 
solidaria y samaritana que re�eja el espíritu de comunión que la origina y la 
mani�esta.

         Asumiendo esta apremiante necesidad, el Papa Francisco ha 
designado para el próximo Sínodo (XVI Asamblea General Ordinaria del 
Sínodo de los Obispos, octubre 2023), la temática: «Por una Iglesia 
sinodal: comunión, participación y misión»; también, como 
Arquidiócesis hemos asumido, en la última Asamblea Pastoral Diocesana, 
ser una Iglesia sinodal, samaritana y misionera. El elemento sinodal es una 
característica estructural constitutiva de la Iglesia en todos los niveles de su 
realización como Comunión.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

49

No hay sinodalidad ni habrá camino de comunión, si no nos dejamos tocar 
el corazón, si no nos desinstalamos, si no nos dejamos interpelar por la 
realidad y la luz del Evangelio, para discernir en consecuencia, y actuar 
como comunidad en la edi�cación de la Iglesia y en la construcción de una 
sociedad sobre los valores del Reino: la paz, la justicia, la fraternidad, la 
solidaridad, etc. Pero comencemos por ti y por mí, por revisar con valentía 
las (mis) actitudes, conductas y palabras que dividen, separan, alejan de la 
comunión, así como los gestos, signos y conductas que favorecen y 
fortalecen la comunión en las relaciones fraternas con los obispos, el 
presbiterio y los �eles de nuestras comunidades.

Con gratitud, veamos algunos signos de comunión en la Iglesia; asimismo, 
veamos con valentía las sombras que obstaculizan la comunión entre 
nosotros como presbiterio:

               Signos de comunión
            Son muchos los pronunciamientos que desde diversas instancias de 
la Iglesia se hacen a favor de la comunión eclesial. Este fenómeno 
comunitario se va abriendo paso dentro de la Iglesia como fruto de la 
eclesiología emanada del Vaticano II y responde a la peculiar sensibilidad 
de los hombres y mujeres de hoy.
Uno de los espacios favorables para vivir, formar y fortalecer la comunión 
entre nosotros es la diversidad de “estructuras pastorales e iniciativas 
sacerdotales”, como la pertenencia natural con hermanos de generación,  
los  decanatos  y  vicarías,  tiempos  especí�cos para  ejercicios  espirituales,

4 JUAN PABLO II, Novo Millennio Ineunte, 2001, 42.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

50

semana de estudio y formación permanente, asambleas pastorales, 
encuentros celebrativos de tiempos litúrgicos, ordenaciones, mutuales, etc. 
En muchos sacerdotes se vive y cultiva la espiritualidad de comunión con 
relaciones primarias, amistades profundas, el compartir la fe, los carismas y 
las “monedas”, la hospitalidad, la �esta, la oración compartida, la corrección 
fraterna, la re�exión y el estudio, los recursos pastorales, etc.,

              Sin embargo, todos experimentamos las di�cultades de la comunión 
eclesial, no en la ortodoxia del contenido de la fe ni en la celebración 
litúrgica de la misma, sino en el cómo vivir y anunciar la Buena Nueva 
siendo hermanos entre sí.

                Sombras u obstáculos para la comunión
- La ausencia en las instancias sacerdotales: decanato, vicaría, diócesis, deja 
mucho que desear, no tanto la ausencia física que es poca, sino la calidad de 
la presencia que es muda, silenciosa, ignorada.
- Lo comunitario se ha vivido más desde la dimensión humana, psicológica 
y estratégica. Solemos darles mayor importancia a las tácticas pastorales 
organizativas: revisiones, programas, estructuras, planes, etc., no sin 
contaminaciones seculares, de lo funcional, pragmático, competitivo, 
inmediatista…          que  a  la  acción  del  Espíritu  Santo  que  nos  convoca
y nos une.
- Veladamente competimos, presumimos de “logros” y nos envidiamos 
mutuamente con una actitud enfermiza que lleva a “pesar” el buen trabajo 
de los demás, su preparación o sus talentos,  pensando que le hacen  sombra

- Diálogo abierto: ¿Qué otros signos de comunión
encontramos entre los sacerdotes?



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

51

a nuestro trabajo. Nos alegra más las “conquistas” personales que el hecho 
de sentirnos solidarios, hermanos, enviados a una misión común y ser parte 
de la única Iglesia querida por Jesús.
- Los celos, las competencias y revanchismos ocultos, que no por ser 
ocultos, no dejan de drenar la comunión y la fraternidad dentro del 
presbiterio. Estamos más prontos a dar condolencias que felicitaciones.
- Hay una tendencia muy generalizada, como una costumbre, muy poco 
piadosa, de contar el último desliz o conducta extraña con la más 
actualizada crítica del obispo y de la curia, del párroco y del vicario. Hay 
quien está especializado en este tipo de informaciones, que luego él trata de 
esparcir a los cuatro vientos, incluso “con colorido”, y por este motivo 
algunos hasta le buscan y les parece “simpático”, solapando una 
“preocupación” que pretende justi�car su pobre �delidad. ¡Qué feos son los 
pies y las manos y… todo el resto de quien adopta el noble encargo de 
difundir las debilidades del hermano!.
- Se nos di�culta la vivencia de una pastoral de conjunto, orgánica y sinodal, 
debido a que cada quien (sacerdotes, laicos, movimientos, institutos 
religiosos, parroquias, decanatos, vicarías, comisiones, etc.) evangeliza, 
proyecta, realiza acciones pastorales, como sabe y como cree. No se 
cuestiona lo que se hace, sino el cómo.
- Dentro de la acción pastoral se percibe la desorientación y la anarquía, 
frutos de un exagerado personalismo elitista que, con frecuencia, se 
mani�esta cuando cada sacerdote, agente de pastoral, movimiento o grupo 
sigue su propio estilo y su propia obra, y, no pocas veces, distantes del 
querer de Dios.
- Respecto al intercambio de bienes, contamos con parroquias que 
acumulan  riquezas y parroquias endeudadas;  sacerdotes con sueldos altos



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

52

y fabulosas primas, y sacerdotes con el mínimo del salario. Hay quienes 
buscan su propia mutual y pensión para la jubilación, desertando de las 
iniciativas diocesanas.

“Donde hay dos o tres reunidos en mi nombre, allí estoy en medio de ellos”
(Mt 18,20), es la premisa y la promesa de la santidad de la comunidad. Una 
santidad garantizada por la promesa de Cristo que está “en medio” de unos 
y otros en la comunidad, que nace del hecho de “estar juntos”, de “estar 
reunidos en su nombre”. Donde dos amigos se encuentran Dios es el 
tercero.

Los cristianos no podemos sentirnos solos, porque creemos que Jesús está 
junto a nosotros con su poder concreto y fuente de vida. Reunidos en su 
nombre formamos la comunidad, cuerpo místico de Cristo, pues no somos 
una asamblea de autoayuda, ni asociación meramente humana en la que 
hombres de buena voluntad se reúnen para estimularse unos a otros a hacer 
buenas obras y darse palmadas en la espalda. La comunidad eclesial está 
constituida entorno a Jesús, con una presencia mística, sobrenatural y 
misteriosa, pero no irreal, más bien todo lo contrario.

- Diálogo abierto: Diálogo abierto: ¿Qué otras actitudes o conductas
drenan o di�cultan la comunión entre los sacerdotes?

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO

5 Cf. AMEDEO CENCINI, La verdad de la vida.
Formación continua de la mente creyente, San Pablo, Colombia 2016, 588.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

53

              Parece que es más difícil creer que Jesucristo está en cada hermano y 
cada vez que nos reunimos en su Nombre, que creer en su presencia en la 
Eucaristía, que ya de por sí no es nada sencillo. No sin razón, Jesucristo, en la 
última cena con sus discípulos, levantando los ojos ora al Padre: «Te pido 
que todos sean uno lo mismo que lo somos tú y yo, Padre. Y que también 
ellos vivan unidos a nosotros para que el mundo crea que tú me has 
enviado» ( Jn 17, 21). Asimismo, al inicio de este Milenio, San Juan Pablo II 
nos exhortaba para: «Hacer de la Iglesia la casa y la escuela de la comunión: 
éste es el gran desafío que tenemos ante nosotros en el milenio que 
comienza, si queremos ser �eles al designio de Dios y responder también a 
las profundas esperanzas del mundo».
Nuestra comunión en fraternidad no viene, por tanto, del consenso 
humano, de una necesidad psicológica o de diversión, de nuestro esfuerzo 
por estar de acuerdo, de nuestras estrategias pastorales, ni de dinámicas por 
vivir bien nuestras relaciones. Nuestra unidad es anterior al consenso 
humano, porque viene de lo alto: de Dios, Padre, Hijo y Espíritu Santo. Por 
lo que la comunión es una realidad del ser, ontológica, estamos hechos por 
Dios que es relación, comunión, comunidad de Personas, desde ahí se 
fundamenta la importancia de compartir la vida, la fe, el caminar para 
enriquecer a los demás y también, para enriquecernos de los demás, sino un 
estilo de vida propio del creyente.

6 Cf. HUSTON SMITH, El alma del cristianismo, Kairós, Barcelona 2006, 109-110.
7 JUAN PABLO II, Novo millennio ineunte, Carta apostólica al concluir

el Gran Jubileo del año 2000, 6 enero 2001, n. 43.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

54

            Nosotros somos comunión gracias a Dios y lo somos a pesar de 
tantos problemas y tantas divisiones; las divisiones y las tensiones 
dependen de nosotros, y, aun así, debemos continuamente volver a Dios 
Padre para conquistar el gozo de la unidad.
               Por esto debemos de cultivar algunas virtudes muy importantes 
que recomienda Pablo en la Carta a los Efesios: «Os exhorto, pues, yo, 
preso por el Señor, a que viváis de una manera digna de la vocación con que 
habéis sido llamados, con toda humildad, mansedumbre y paciencia, 
soportándoos unos a otros por amor, poniendo empeño en conservar la 
unidad del Espíritu con el vínculo de la paz» (Ef 4,1-3).
                  La formación y la vivencia de la comunión es un reto y una tarea de 
siempre, donde «el presbítero debe ser “el hombre de la comunión”. […] 
En realidad, la fraternidad se construye mediante un desarrollo espiritual, 
que exige un esfuerzo constante para superar las diversas formas de 
individualismo. Una relación fraterna ha de ser una elección deliberada y un 
reto permanente».

8 CONGREGACIÓN DEL CLERO, El Don de la Vocación Presbiteral,
Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis, 8 diciembre 2016, 52.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

55

               Hay tres relaciones fundamentales en los sacerdotes donde estamos 
llamados a vivir y construir la comunión: Con el Obispo, en el presbiterio y 
con los �eles en las comunidades. Es una comunión que no nace de 
estrategias voluntariosas de organización, ni de afectos necesitados, ni de 
ahorro de recursos o ganancias particulares, sino de la misma esencia de los 
que somos y estamos llamados a ser como sacerdotes.

              Con el obispo.
           La Lumen Gentium indica que: «El Obispo, por su parte, considere a 
los sacerdotes como hijos y amigos, tal como Cristo a sus discípulos ya no 
los llama siervos, sino amigos (cf. Jn., 15, 15)» (LG 28). Asimismo, señala 
la cualidad de la relación por parte del sacerdote para con su obispo, al 
reconocerle «como verdadero padre y obedecerle reverentemente» (LG 
28), pues es una relación en la caridad, ya que ambos participan del mismo 
Sacerdocio de Jesucristo, como nos los indica la Presbyterorum Ordinis:

       Los presbíteros, por su parte, considerando la plenitud del           
Sacramento del Orden de que están investidos los obispos, acaten en ellos 
la autoridad de Cristo, supremo Pastor. Estén, pues, unidos a su obispo con 
sincera caridad y obediencia. Esta obediencia sacerdotal, ungida de espíritu 
de cooperación, se funda especialmente en la participación misma del 
ministerio episcopal que se con�ere a los presbíteros por el Sacramento del 
Orden y por la misión canónica (PO 7).

              Con el presbiterio.
        La relación fraterna de los sacerdotes entre sí es uno de los puntos 
importantes de la teología del presbiterado.  Se trata de una comunión  que



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

56

va más allá de la simpatía, el trabajo compartido, de la geografía, de la edad o 
de las necesidades emergentes. Es una fraternidad sacramental, como lo 
señaló san Juan Pablo II:
          Cuyos vínculos no provienen de carne y sangre, sino de la gracia del 
Orden: una gracia que asume y eleva las relaciones humanas, psicológicas, 
afectivas, amistosas y espirituales entre los sacerdotes; una gracia que se 
extiende, penetra, se revela y se concreta en las formas más variadas de 
ayuda mutua, no sólo espirituales sino también materiales. La fraternidad 
presbiteral no excluye a nadie, pero puede y debe tener sus preferencias: las 
preferencias evangélicas reservadas a quienes tienen mayor necesidad de 
ayuda o de aliento. Esta fraternidad presta una atención especial a los 
presbíteros jóvenes, mantiene un diálogo cordial y fraterno con los de 
media edad y los mayores, y con los que, por razones diversas, pasan por 
di�cultades. También a los sacerdotes que han abandonado esta forma de 
vida o que no la siguen, no sólo no los abandona, sino que los acompaña aún 
con mayor solicitud fraterna.

         En �n, la fraternidad sacerdotal ha de manifestarse superando todo 
protagonismo estéril, indiferencia, encerramiento o individualismo, pues 
un sacerdote aislado, distante o al margen del presbiterio, contradice su 
propia naturaleza. «El sacerdote tiene necesidad del sacerdote para ser 
sacerdote. El sacerdote es “colegiado” por naturaleza».

9 PDV 74.
10 J. M. URIARTE, Una espiritualidad sacerdotal para nuestro tiempo, 92.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

57

              Con la comunidad de �eles.
          El sacerdote no se halla únicamente unido con los demás hermanos 
sacerdotes, y con su obispo, sino que además le caracteriza la vinculación 
con la comunidad que se le ha con�ado, siendo el lugar privilegiado para 
realizar su ministerio. «La comunidad parroquial es lugar natural de 
formación permanente del presbiterio […] un “acompañamiento” vital, un
estar en medio de “los suyos” que se convierte cada vez más en una especie 
de continuo evangelizar y dejarse evangelizar».
          La comunidad cristiana reclama hoy una realización existencial más 
auténtica, donde el sacerdote necesita (como todos) relaciones personales 
más estrechas, solidarias y fraternas, así como espacios vitales marcados por 
relaciones de amistad y ayuda mutua, en la que pueda desempeñar su 
ministerio como pastor y, a la vez, siendo un cristiano entre sus hermanos. 
Así lo señala Presbyterorum Ordinis: «Los presbíteros son hermanos entre 
los hermanos, puesto que son miembros de un mismo Cuerpo de Cristo, 
cuya edi�cación se exige a todos» (PO 9). 
        La relación de los presbíteros con los �eles ha de ser siempre una 
relación netamente sacerdotal, evangélica, sin complejos, sin inhibiciones, 
ni intereses ajenos a la promoción de la salvación de todo el hombre y de 
todos los hombres, sin olvidar que «es necesario hacerse hermanos de los 
hombres en el momento mismo que queremos ser sus pastores, padres y 
maestros», sino es así, la crisis de comunidades cristianas entorno a su 
Señor se convertirá también fácilmente en la crisis del sacerdote. 

11 J. YUSTA SAINZ, «Formación», en Diccionario del sacerdote, 321.
12Cf. J. HER�NZ, «Relación entre los presbíteros y los laicos en la vida eclesial» [en línea].
13 ES 39.

14GISBERT GRESHAKE, Ser sacerdote hoy, 458-459.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

58

ACTUAR BAJO EL IMPULSO DEL ESPÍRITU SANTO.

             Nos dice el arzobispo de Loreto, Angelo Comastri: «¿Queremos 
que nuestras parroquias, grupos, decanatos, presbiterio y diócesis sea de 
verdad la Iglesia que vive y mani�esta la salvación de Cristo en un lugar 
determinado y en un tiempo concreto? Pues que empiece a mostrarse 
como comunidad fraterna que desafía todas las heridas del mundo y como 
lugar de reconciliación, de entrega y de servicio que nos remite 
irremisiblemente a Cristo y al don de su amor». 
            La comunión, tan necesaria y deseada por todos, solo en y desde 
Cristo se puede alcanzar. La fraternidad presbiteral constituye para la 
comunidad cristiana y para la humanidad un testimonio creíble; que, en 
gran medida, se alcanzará cuando cada sacerdote sea signo de comunión.
             Ahora, la comunidad será como sus miembros quieran que sea y 
como lo dicte el sentido de su responsabilidad. Por eso, debemos 
preguntarnos: ¿cómo deseo vivir en cualquier comunidad eclesial? 
Respondámonos…

- Revisemos, a modo de test, nuestras actitudes,
deseos, intereses, posturas y conductas que solemos privilegiar

en nuestra vivencia comunitaria. Dar a cada sacerdote una copia.

15 Es una Tipología de individuos que se resisten a poner en práctica el espíritu evangélico de
la comunión, tomada principalmente de: AMEDEO CENCINI, Relacionarse para compartir.
El futuro de la Vida Consagrada, Sal Terrae, Santander 2001, 233,235; AMEDEO CENCINI,
La verdad de la vida. Formación continua de la mente creyente, San Pablo, Colombia 2016,
584-587.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

59

              Tipología de la no-comunión

- Los individualistas. Son los tipos su�cientes y un tanto presuntuosos y 
desagradecidos, con esa ingratitud típica de quien cree haberse hecho a sí 
mismo y bastarse a sí mismo, que no sólo no necesita de nadie, sino que 
tampoco ve la necesidad de compartir.

- Los irresponsables. Grandes y tal vez doloridos individualistas, teóricos del 
“a mí no me corresponde lo más mínimo, ese no es mi problema, yo sí hago 
lo que me encomiendan, no como otros”.

- Los apologetas. Que buscan la victoria en todo y sobre otros, bloqueando 
todo diálogo y cualquier decisión, sintiéndose poseedores de toda verdad.

- Los puritanos. Perfectos que no pueden reconocer que ellos participan 
también en el mal de todos. Solo ven la paja en el ojo ajeno.

- El homologante. Son quienes sólo están dispuesto a dialogar y comunicar 
con quienes piensan como ellos o parecen dispuestos a entrar en su mundo 
de ideas y convicciones, según sus criterios de verdad. Temen al otro en 
cuanto tal, en cuanto diverso, que ellos perciben como hostil y 
desestabilizador de su equilibrio y su identidad, evidentemente muy pobre.

-  Los temerosos. Los que temen a los demás y no intervienen por temor a la 
reacción o pensar de los demás. “Si se burlan o me juzgan mal”. Son como 
fantasmas en las reuniones, dicen que andan por ahí, pero no hacen nada.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

60

- Los paternalistas. Los que, al contrario, intervendrían siempre con 
excesivo e irritante empeño terapéutico. Todo lo quien corregir. Siempre 
proponiendo mejoras, que nunca se hacen realidad.

- Los vergonzosos. Un poco tímidos y cohibidos ante una posible 
implicación en el mundo interior propio y ajeno. Cada quién su vida. 
Tienen miedo a la intimidad y viven unas relaciones muy super�ciales. 

- Los proyectores. Extraña categoría de personas “con la viga en el ojo”, que 
en vez de corregir proyectan el propio mal sobe los demás, engañándose así 
al pensar que lo había resuelto. Todo lo critican.

- Los pesimistas. Aquejoso por “desesperación fraterna”, los que ven 
únicamente el mal del otro con poca con�anza en su posibilidad de 
cambiar, y por eso se dedican a dárselo a entender. “No creo que cambie”.

- Los justos. Descendientes directos de los fariseos, que pretenden corregir 
sin ser corregidos, y lo hacen, por tanto, desde una postura de superioridad, 
sin tener conciencia de su propio pecado. “El decanto, la parroquia, la 
diócesis anda mal”.

- Los desmemoriados. Son los que, cuando aceptan llevan el peso del otro, se 
sienten héroes y hacen que eso… pese sobre todos, olvidándose de todas 
las veces que los demás se hicieron cargo de ellos sin tantas historias.

- Los incorregibles. Los que, sustancialmente no se sienten jamás culpables
de nada.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

61

- Los quisquillosos. Los que reaccionan ante la llamada al orden como ante 
una ofensa, son como jarros de Tonalá.

- Los vengativos. Los que responden a la observación acusando a su vez y 
pasando al contraataque. Con tono desa�ante resalta las fragilidades de 
quien le exhorta. 

- Los o�cialistas o súbditos. Que aceptan que los corrijan únicamente los 
superiores, sobre todo el Cardenal. 

- Los ingratos. Los que piensan que la comunidad le está en deuda. No 
reconocen lo recibido o lo desprecian porque les parece poco y mediocre. Y 
se guardan resentimientos porque consideran que lo que han hecho es por 
sus méritos; que merecen más y que no son amados su�cientemente.

- Los “bienhechores”. Son los individuos dispuestos a dar de lo suyo, pero 
con el estilo y la mentalidad del “bienhechor”, haciéndose a veces un tanto 
insoportables para el “bene�ciario”.

              Hacia el compromiso:
¿A qué me invita el Señor, para ser signo creíble de comunión?
No estamos ante una cuestión de edades, ni de capacidad o conocimientos, 
ni modas o novedades, sino fundamentalmente de conversión del corazón, 
conversión de ese egoísmo o individualismo radicales que nunca son tan 
diabólicos y  peligrosos  como cuando se  esconden  detrás  de  argumentos



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

62

que querrían ser espirituales; conversión que debe comenzar 
explícitamente  siempre y durante toda la  vida en  comunión con todos mis 
hermanos compañeros de viaje hacia la casa del Padre.

                  - Quiero dejar de…
                  - Y comenzar a…

Nos dijo el Cardenal Martini: 
Para lograr la unidad es necesario, ponernos 
continuamente a escuchar, meditar, contemplar a 
fondo el Evangelio, del cual nacen siempre estímulos de 
unidad. Estamos desunidos porque somo poco 
cristianos, porque no conocemos bastante el Evangelio, 
pero si nos dejamos convertir por los textos sagrados, 
reencontraremos toda la fuerza, el gozo y el gusto por la 
unidad.

16 CARLO MARIA MARTINI, La Chiesa. Una, Santa,
Ca�olica e Apostolica, In dialogo, Milano 1994, 66-67.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

63

TEMA 5
LA PRIME� COMUNIDAD

EN LOS HECHOS DE LOS APÓSTOLES.

Pbro. Juan Carlos Barboza Villaseñor.
Licenciado en Sagrada Escritura.

ORACIÓN INICIAL

        Comencemos nuestro Encuentro espiritual, rezando a dos coros y 
concluyendo todos, la siguiente O�CIÓN A JESÚS, NUESTRO 
MAESTRO Y SEÑOR, pidiéndole que nos ayude a un seguimiento �el de 
su persona y mensaje:

C1: Señor Jesús, Maestro mío, enséñame a ser verdadero 
discípulo, quiero seguirte por donde Tú vayas, aunque eso 
signi�que no tener en ocasiones “ni dónde reclinar la cabeza”.
C2: Quiero seguirte siendo libre de todo apego, aunque eso 
signi�que desprenderme de mi padre, madre, casa y hermanos.
C1: Quiero seguirte tomando mi cruz de cada día, aunque eso 
signi�que renunciar a mí mismo.
C2: Señor Jesús, Tú eres la luz, por eso quiero seguirte dejando 
toda oscuridad. Son grandes mis deseos de conversión y no quiero 
mirar hacia atrás para poder ser digno de Ti.
TD: Pero sólo una cosa te pido: no vayas detrás de mí porque tal 
vez me pierda, no vayas delante de mí porque tal vez no te siga,  ven
mejor junto a mí y así los dos seremos compañeros de camino y 
podremos conversar mientras llega el atardecer. AMÉN.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

64

VER CON LOS OJOS DEL PADRE

(CONTEXTO DEL TEXTO)

Durante los tres años de su vida pública, Jesús puso las bases de su Iglesia:

             1) Reunió a sus primeros discípulos y los asoció a su misión
                   (ver Mc 3,13).
             2) Hizo de Pedro el responsable de la “Comunión” y el guardián
                   de la Fe (ver Lc 22,31) en este nuevo pueblo de Dios.
             3) Hizo de los Doce y de los discípulos un pueblo de testigos
                   (ver Jn 15,16).
             4) Y les prometió el don del Espíritu Santo para que los guiara
                   en la verdad y los iluminara en plenitud (ver Jn 16,13).

          Hoy el Señor está resucitado y con ello un pueblo nuevo, un mundo 
nuevo ha nacido del costado abierto de Jesús, como el niño nacido en la 
sangre y el agua que destilan del vientre de su madre (ver Jn 19,34). 
Iluminado por la palabra de Jesús, animado por su Espíritu, ese pueblo se 
pone en camino para anunciar a todas las naciones las maravillas de Dios y 
para reunir en la unidad a esos hijos dispersos (ver Jn 11,52).
             En esta hazaña apostólica se van a destacar dos �guras: Pedro y Pablo. 
Uno se dedicará más a la evangelización de los Judíos (ver Hch 1-12), otro 
será puesto aparte para anunciar la Buena nueva de la salvación a los 
paganos (ver Ga 2,7; Hch 13-28).
      El autor del tercer evangelio, Lucas, va a dar testimonio de ese 
nacimiento de la Iglesia en su libro llamado Los Hechos de los Apóstoles. Pero 
es necesario recordar que ni  Los Hechos, como tampoco los  Evangelios,  se



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

65

presentan como una biografía de Pedro o de Pablo o como una historia 
detallada de la Iglesia primitiva, sino como un testimonio de la obra del 
Espíritu Santo. De hecho, el Espíritu Santo es el verdadero “Hechor” del 
nacimiento de la Iglesia, por lo cual, muchos comentaristas, desde los 
primeros siglos cristianos, no han vacilado en llamar a este libro como “El 
Evangelio del Espíritu Santo”.

                En efecto, el libro de Los Hechos presenta el origen y la trayectoria 
de la Iglesia desde Jerusalén y hasta la llegada del Apóstol Pablo a Roma, 
revelando así un diseño no sólo geográ�co, sino también histórico y 
teológico, que presenta el camino de la fe desde el pueblo de Israel y hasta 
llegar a todas las gentes. El mandato de extender así la fe es con�ado, en los 
primeros 12 capítulos del libro de Los Hechos, principalmente a Pedro, que 
aparece como el jefe y el portavoz de los otros apóstoles; y del capítulo 13 
hasta el �nal domina, por el contrario, la �gura de Pablo, el cual continua la 
obra emprendida por Pedro y por los Doce, en comunión con ellos y bajo su 
mandato. El relato cubre una treintena de los orígenes cristianos, desde el 
año 33dC, año en el que se coloca verosímilmente la ascensión, y hasta el 
año 60dC, probable fecha de la llegada de Pablo a Roma.

          Otros rasgos importantes aparecen además en este libro de los 
Hechos. Para empezar, la Iglesia está enraizada en la experiencia y en la 
tradición de la fe de Israel. Aquí se mani�esta la misma convicción que ya 
encontramos en los Evangelios: “Jesús cumplió las Escrituras”, es decir, que 
llevó a su plenitud y trans�guró en su propia persona todas las realidades del 
Antiguo Testamento: la realeza de David, la predicación de los profetas, el 
Templo, el maná, el cordero, etc.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

66

En Los Hechos de los Apóstoles, Lucas se dedica, a través de las diversas 
predicaciones de Pedro y Pablo en particular, a señalar cómo el misterio de 
Cristo y de la Iglesia fueron mencionados y preparados en el Antiguo 
Testamento, pero también e inseparablemente, cómo este doble misterio 
da todo su sentido a la historia de Israel.

           Obstáculos, prisiones y persecuciones no impiden a la pequeña 
comunidad de los discípulos expandirse bajo la guía del Espíritu Santo, más 
aún se revelan como un factor impulsivo. El plan de Dios, vislumbrado ya en 
las Escrituras antiguas, se cumple no obstante los impedimento de los 
hombres, más aún y paradójicamente, gracias a ellos la “palabra” se difunde, 
crece el número de los creyentes, la iglesia se edi�ca en Israel y entre los 
paganos, y la predicación del Evangelio alcanza �nalmente a Roma, donde 
el Evangelio de Jesús, Cristo y Señor, es anunciado “con plena libertad y sin 
obstáculos”: es la última palabra y el punto �nal con el cual termina el libro de 
Los Hechos (ver Hch 28,31).
               Según todo lo dicho, entonces, podemos desentrañar del libro de 
Los Hechos, que la primitiva comunidad cristiana, el nuevo pueblo de Israel, 
la Iglesia naciente, se presenta con varias características que nos motivan 
hoy a vivenciar un auténtico espíritu cristiano en nuestras comunidades 
actuales. La primitiva comunidad cristiana es:

1) UNA COMUNIDAD TESTIMONIAL, que vive con profunda 
CONVICCIÓN y asume con FIDELIDAD total el Seguimiento de Jesús, 
nuestro Señor y Maestro. De tal manera que, quienes ven la forma de 
comportarse de estos cristianos, pueden decir con profunda admiración: 
“Mirad cómo se aman”,  tal como lo  atestigua aquel  escritor de los  primeros



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

67

siglos, Tertuliano, el cual testi�caba cómo los paganos admiraban a los 
cristianos, o al menos quedaban sorprendidos por esa actitud de profundo 
amor con que vivían y se trataban mutuamente, añadiendo: “mirad cómo 
están dispuestos a morir el uno por el otro”. Esta primera forma de vida de la 
primitiva comunidad cristiana nos invita en el tiempo actual a DEJAR la 
MEDIOCRIDAD con que vivimos nuestro cristianismo, a NO VIVIR DE 
APARIENCIAS en nuestra manera de actuar, a NO SER  CRISTIANOS DE 
NOM B R E  por  e l  baut i smo rec i b ido,  s ino AU TÉ NTICOS Y 
CONVENCIDOS SEGUIDORES DE JESÚS.

2 )  U N A  CO M U N I DA D  P E R SEG U I DA ,  P E RO  TA M B I É N 
FORTALECIDA, FIEL y PERSEVE�NTE hasta el �n, que aún en medio 
de los sufrimientos, se sentía dichosa por parecerse al Maestro que supo 
transformar el sufrimiento de la Cruz en un medio e instrumento de 
redención y de salvación para toda la humanidad. En la actualidad, la Iglesia 
también es perseguida de muchas maneras, y esto nos invita a los cristianos 
de hoy a disponernos a la prueba con fortalecimiento, �delidad y 
perseverancia y, sobre todo, con grande sentido de esperanza, 
VENCIENDO la tentación del MATERIALISMO, del SECULARISMO e 
de la INDIFERENCIA RELIGIOSA con que muchas veces vivimos hoy.

3) UNA COMUNIDAD MISIONE�, que aprovecha incluso la misma 
persecución para salir de Jerusalén e ir a todas partes compartiendo el 
Evangelio de Cristo para la salvación del género humano. Hoy somos 
invitados también por el Papa Francisco a “salir de nuestras sacristías, para ser 
una Iglesia en salida”, y de este modo vencer la  BUROC�CIA PASTO�L, 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

68

la FALTA DE  CELO  PASTO�L  POR LA SALVACIÓN DE LAS ALMAS 
y la VIDA CÓMODA Y EGOÍSTA en la actividad eclesial.

4) UNA COMUNIDAD CARISMÁTICA Y ESPIRITUAL, que se deja 
conducir en todo por el Espíritu Santo y que pone al servicio y en bien de 
los demás las gracias y carismas recibidos con profundo sentido de 
fraternidad y solidaridad. Esto nos motiva el día de hoy a vencer la tentación 
de buscar PROTAGONISMOS y permitir con humildad que Dios siga 
haciendo su obra en la Iglesia por medio de su Espíritu; a vivir con docilidad 
y humilde obediencia las directrices eclesiales que nos sean dadas para bien 
de la Comunidad, EVITANDO LA BÚSQUEDA DE PUESTOS 
ECLES I A LES Y TÍTULOS HONORÍFICOS y  ASUM IENDO 
SERVICIALMENTE LOS CARGOS, ENCOMIENDAS Y DESTINOS 
ASIGNADOS.

Un texto muy ilustrativo y que sintetiza muy bien la forma de vida de la 
primitiva comunidad cristiana y de la que da testimonio el libro de Los 
Hechos es el relato narrado en Hch 2,42-47: “Los hermanos eran constantes 
en escuchar la enseñanza de los apóstoles y en la unión �aterna, en la �acción del 
pan y en las oraciones.  Todos estaban impresionados ante los prodigios y señales 
que hacían los apóstoles. . Todos los creyentes vivían unidos y lo tenían todo en 
común; vendían las posesiones y haciendas, y las distribuían entre todos, según la 
necesidad de cada uno. Todos los días acudían juntos al templo, partían el pan en 
las  casas, comían juntos con  alegría y  sencillez de  corazón,  alabando a  Dios y

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO

(MEDITACIÓN DEL TEXTO)



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

69

gozando del favor de todo el pueblo. El Señor añadía cada día al grupo a todos 
los que entraban por el camino de la salvación”.

                  Según su promesa, Cristo resucitado y ascendido al cielo se queda, 
no obstante, con los hombres hasta el �n de los tiempos. Sin embargo, su 
presencia en el tiempo de la Iglesia es diferente a la que tuvo durante su vida 
terrena. Ahora es el Espíritu Santo, primer don del Resucitado a los 
creyentes, el que prosigue su obra en la tierra y el que mani�esta el poder de 
su resurrección en la historia. Por eso transmite Lucas, en los Hechos de los 
Apóstoles, como parte esencial de la «Buena Nueva», el relato de los 
primeros pasos de la comunidad cristiana, animada e impulsada por el 
Espíritu de Jesús.
          En el primero de los «compendios» que describen a la Iglesia 
naciente aparecen las líneas fundamentales de la vida eclesial (v. 42). Por 
eso se ha convertido este fragmento en paradigmático para todas las 
comunidades cristianas. Cuatro son las características que distinguen a los 
creyentes:
             1) La ASIDUIDAD A LA ENSEÑANZA DE LOS APÓSTOLES,
                  o sea, el reconocerse necesitados de aprender a vivir cada día y
                  continuamente como cristianos.
 
             2) La UNIÓN F�TERNA o «COMUNIÓN». La expresión
                  koinonía -que aparece sólo aquí en la obra lucana- ha de ser
                  entendida como aquella unión de los corazones que se
                  mani�esta también en el reparto concreto de los bienes
                  materiales. 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

70

             3) La «F�CCIÓN DEL PAN». Ese gesto, típico de los judíos
                  para iniciar la comida ritual y que comenzaba, de hecho, con
                  la fracción del pan para cada uno de los asistentes, indica
                  ahora también la eucaristía, el «memorial». 
 
            4) Y, por último, LA O�CIÓN, mediante el uso de las que
                  procedían del judaísmo y de las cristianas: el Padre nuestro,
                  y otras que fueron apareciendo muy pronto.

            De este modo, la primera comunidad cristiana está totalmente 
abierta al don del Espíritu, que puede obrar milagros en ella «por medio» 
de los apóstoles (v.43). El relato deja aparecer el clima de alegría y de 
sencillez que nace de una vida de intensa caridad fraterna (v. 44) y de la 
oración unánime (vv. 46-47a). Y la cosa es tanto más sorprendente por el 
hecho de que el texto no oculta tampoco fatigas y persecuciones.

No se trata, por tanto, de un cuadro utópico; más bien es preciso ver en él el 
modelo ideal al que hay que conformarse. El estilo de vida asumido por la 
Iglesia naciente es en sí mismo testimonio elocuente e irradiador, una 
evangelización que prepara los ánimos de muchos a recibir la gracia de Dios 
(v. 47b).



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

71

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO

(COMPROMISOS DEL TEXTO)

Por lo que nos ofrece el texto de Hch 2,42-47 y tomando en cuenta que: 1) 
La escucha de la ENSEÑANZA APOSTÓLICA siempre nos invita a la 
O�CIÓN FRECUENTE; y 2) que la participación en la F�CCIÓN 
D E L  PA N  n o s  c o m p r o m e t e  a  v i v i r  l a  F �T E R N I D A D  Y 
SOLIDARIDAD, hemos de asumir, entre otras, las siguientes actitudes de 
vida, a ejemplo de la primitiva comunidad cristiana:

1) Acudir a la ENSEÑANZA DE LOS APÓSTOLES Y EN ACTITUD 
O�NTE signi�ca decidirse a VIVIR PERMANENTEMENTE COMO 
DISCÍPULOS DEL MAESTRO, escuchando con atención y humildad su 
Palabra (que ha sido comunicada y trasmitida �elmente por los Apóstoles y 
sus Sucesores), a través de la Meditación diaria, particularmente por medio 
de la Lectio Divina, participando con devoción y responsablemente en los 
Retiros Espirituales decanales y en los Ejercicios Espirituales anuales, 
siendo almas de sagrario con nuestra oración diaria, y en toda otra forma 
que nos lleve a estar siempre a los pies del Maestro como sus discípulos y así 
aprender a ser verdaderos Pastores del rebaño encomendado.
El “ser discípulo de Jesús” es una exigencia y una responsabilidad; pero 
también es un don y un privilegio que produce una felicidad que no es de 
este mundo. Es fuente de gozo mesiánico. Jesús mismo lo sentía y lo 
comunicaba: “Volviéndose a los discípulos, les dijo aparte: “¡Dichosos los ojos 
que ven lo que vosotros veis. Porque os digo que muchos profetas y reyes quisieron 
ver lo que vosotros veis, pero no lo vieron; y oír lo que vosotros oís, pero no lo 
oyeron!” (Lc 10, 23-24).



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

72

En los evangelios, los discípulos son el pequeño grupo que sigue de cerca a 
Jesús, o más concretamente, los discípulos son los que están con Él, como 
testigos, y aprendiendo su estilo de vida. El aprendizaje del discipulado 
implica un seguimiento atento, vivido paso a paso, siempre abierto a la 
maravillosa revelación de su identidad, del sentido del camino y de la 
misión. ¿Y QUÉ PIDE JESÚS A SUS DISCÍPULOS?  De entrada, lo que 
p i d e  Je s ú s  a  s u s  d i s c í p u l o s  e s  U N  C A M B I O  � D I C A L  E 
INSTANTÁNEO. Desde el mismo momento de la llamada, hay que dar la 
espalda a la anterior manera de vivir y aceptar a Jesús como sentido único y 
absoluto de la vida: «Vete, vende todo lo que tienes y dalo a los pobres... Luego 
ven y sígame» (Mc 10,21); «Si alguno quiere venir conmigo y no está dispuesto 
a renunciar a su padre y a su madre, a su mujer y a sus hijos, hermanos y 
hermana, e incluso a sí mismo, no puede ser discípulo mío» (Lc 14,26); «El que 
pone la mano en el arado y mira hacia atrás, no es apto para el Reino de Dios» 
(Lc 9,62). Por eso quien quiera ser auténtico Discípulo del Maestro, deberá 
asumir  gozosamente  y  fortalecido  en  el  Espíritu,  el  siguiente  Programa
de Vida:
- LA CRUZ DE CADA DÍA (ver Lc 9,23): “Llamando a la gente a la vez que 
a sus discípulos, les dijo: «Si alguno quiere venir en pos de mí, niéguese a sí 
mismo, tome su cruz y sígame; porque, quien quiera salvar su vida, la perderá; 
pero, quien pierda su vida por mí y por el Evangelio, la salvará»” (Mc 8,34-35). 
Lucas añade: 'cada día”.
- UNA FE INQUEB�NTABLE: “Jesús subió un día a la barca y con él sus 
discípulos. Se desató una violenta tempestad. La barca quedaba tapada con las 
olas. Jesús dormía. Ellos le despertaron diciendo: «Señor, ¡sálvanos que 
perecemos!» Y Jesús los increpa: «¿Por qué tenéis miedo, hombres de poca fe?»” 
(Mt 8,23-27).



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

73

- UN DESPRENDIMIENTO TOTAL E INMEDIATO: “Si alguno viene 
donde mí y no odia a su padre, a su madre, a su mujer, a sus hijos, a sus hermanos, 
a sus hermanas y hasta su propia vida, no puede ser discípulo mío” (Lc 14,26). 
Hay que comprender bien el sentido de estas palabras de Jesús. Él no está 
pidiendo ese sentimiento malo que l lamamos “odio”, sino un 
“desprendimiento radical” (ver Lc 9,57-62 para otras exigencias de la 
vocación apostólica.
- COMPARTIR EL MISMO DESTINO DE JESÚS: “El que no lleve su cruz 
y venga en pos de mí no puede ser discípulo mío” (Lc 14,27).
- UNA RENUNCIA A TODOS LOS BIENES: “De igual manera, 
cualquiera de vosotros que no renuncie a todos sus bienes, no puede ser discípulo 
mío” (Lc 14,33).
- ABANDONO TOTAL A LA PROVIDENCIA DIVINA: “No andéis 
preocupados por vuestra vida, qué comeréis; ni por vuestro cuerpo, con qué os 
vestiréis. ¿No vale más la vida que el alimento, y el cuerpo más que el vestido? Por 
todas esas cosas se afanan los gentiles. Ya sabe vuestro Padre celestial que tenéis 
necesidad de todo eso. Buscad primero su Reino y la justicia (de Dios), y todas 
esas cosas se os darán por añadidura” (Mt 6, 25.32-33).
- SER COMO NIÑOS: SENCILLOS Y SIMPLES: “Dejad que los niños 
vengan a mí; no se lo impidáis, porque de los que son como ellos es el Reino de 
Dios. Yo os aseguro: el que no reciba el reino de Dios como niño, en entrará en él” 
(Mc 10, 14-15).

2) La F�CCIÓN DEL PAN, es decir, la EUCARISTÍA es el más grande e 
importante Sacramento de la vida cristiana. Es el máximo Don que el Señor 
nos ha hecho: en él Cristo condensa su vida y su obra y se da a nosotros. 
Demos al Señor una respuesta adecuada a su Don tan maravilloso.  



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

74

Hagamos de la Eucaristía el centro de nuestra vida y de nuestra actividad. 
Lleguemos a ser lo que recibimos, o sea, que cada uno de nosotros se 
entregue en plenitud a Cristo y esté en Él, como Cristo, en plenitud, se 
entrega y está con nosotros. La Eucaristía nos ha de mover a manifestar 
nuestro amor a Jesús que como Dios y Redentor nuestro fue enviado por el 
Padre para librarnos del pecado y llevarnos a la vida eterna, como Hombre y 
Hermano nuestro nos ha amado primero, llegando su amor por nosotros, 
hasta el sacri�cio de su propia vida, y como Señor y Maestro nuestro nos ha 
puesto el ejemplo de amar no sólo de palabras sino con la propia vida. Es 
por eso que al celebrar y participar en la Eucaristía, somos invitados a poner 
en práctica los siguientes compromisos:
- OFRECIMIENTO DE LA PROPIA VIDA A DIOS. La Constitución 
Dogmática sobre la renovación litúrgica del Vaticano II, nos recuerda: 
“Con solícito cuidado la Iglesia procura que los cristianos no asistan a la 
celebración eucarística como extraños y mudos espectadores, sino que 
aprendan a ofrecerse a sí mismos al ofrecer la hostia inmaculada, no sólo 
por manos del sacerdote sino juntamente con El” (S.C. 48).

Y en el Decreto Sobre el Orden Sacerdotal el mismo Vaticano II insta a los 
sacerdotes para que “enseñen a los �eles a ofrecer al Padre en el Sacri�cio de 
la Misa la Víctima divina y a ofrecer la propia vida juntamente con ella” 
(P.O. 5). No debemos acudir a la Cena del Señor con las manos vacías. Con 
fe y amor hemos de reproducir el gesto del Redentor, el cual ofrece al Padre 
total y generosamente su vida. Antes de celebrar y de alimentarnos de la 
carne y de la sangre de Cristo, hemos de compartir con El su sacri�cio: con 
su vida, ofrecer también la nuestra a Dios. Por eso, todos participamos del 
sacerdocio real de Cristo.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

75

sacri�cio eucarístico es la cumbre de toda la vida cristiana y del ministerio 
sacerdotal. Hagamos de la celebración eucarística el centro de nuestra vida. 
Por Cristo y con Cristo, ofrezcamos a Dios: Nuestros trabajos, nuestras 
luchas, nuestras angustias, nuestras alegrías, nuestras penas, nuestros 
sacri�cios, nuestros éxitos, nuestros fracasos y nuestros proyectos. El 
sacri�cio eucarístico se ofrece, pero antes se vive.
- PURIFICACIÓN DE LOS PECADOS Y PRÁCTICA DEL AMOR 
EVANGÉLICO. Nuestra inmolación ha de llevarnos a una constante y 
continua puri�cación de todo pecado en nuestra vida, para que nuestra 
ofrenda �lial al Padre sea cada vez más parecida a aquélla de su Unigénito: 
digna, agradable, perfecta. Los que comparten con Cristo su sacri�cio, 
buscan cruci�car su propia carne con sus vicios y concupiscencias, buscan 
practicar real y efectivamente el amor a sus semejantes y buscan la Palabra 
de Dios para entenderla y practicarla. Si todos los sacerdotes y �eles 
celebráramos y participáramos en el sacri�cio eucarístico “consciente, 
piadosa y activamente” como nos sugiere el Concilio Vaticano II, habría en 
el mundo menos egoísmos e injusticias, esclavitud y luchas, y habría más 
fraternidad, justicia, libertad y paz.
- SANTIDAD DE VIDA POR LA G�CIA DIVINA. El sacri�cio 
eucarístico, perpetuado en la Iglesia y celebrado continuamente de un 
extremo a otro de la tierra por todos los que creen y siguen a Jesús, es para la 
gloria de Dios y la santi�cación de los hombres. No desperdiciemos tan 
excelente medio divino de gracia. La Eucaristía es la inmensa riqueza que 
tenemos los cristianos. Es lo más grande y santo que podemos ofrecer a 
Dios. Es el sacri�cio de Cristo y nuestro. A la ofrenda in�nitamente santa y 
perfecta de Cristo, unamos el pobre e imperfecto don de nuestra vida al 
Padre celestial.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

76

Es nuestro deber de hijos y será también, nuestra gloria. Recordemos las 
sencillas y prácticas palabras de la Imitación de Cristo: “Dolores, penas, 
trabajos, tribulaciones no faltan; lo que falta es que nosotros asociemos 
nuestras penalidades al sacri�cio eucarístico. Todos esos trabajos, que 
padecidos por nosotros personalmente, apenas tendrían algún valor, al 
vincularse al sacri�cio de Cristo se convierten en actos sacri�ciales; en 
actos del mismo Cristo que les comunica sus propios merecimientos” (Im 
4,8-9 y L.G. 6,48). Compartir con Cristo su sacri�cio es la mejor 
preparación para unirnos a Él, después, en la santa Comunión. Como el 
piadoso autor de la Imitación de Cristo, demos gracias al Señor por haber 
instituido el sacramento de la Eucaristía: “Gracias te sean dadas, Creador y 
Redentor de los hombres, por haber dispuesto aquella gran Cena en la que 
nos diste a comer, no el cordero �gurativo, sino tu sacratísimo Cuerpo y tu 
Sangre, alegrando a todos los �eles con el Sagrado Banquete” (Im. 4,11). 
Démosle gracias de corazón y siempre, procurando que este inefable Don 
de Dios encuentre una respuesta digna y plena a lo largo de toda nuestra 
vida.

             Puesto que la Virgen María ocupó un lugar importante en la 
primitiva comunidad cristiana, concluyamos nuestro encuentro espiritual, 
rezando a dos coros y terminando todos juntos, la siguiente O�CIÓN A 
LA VIRGEN MARÍA EN LAS DIFICULTADES:

ORACIÓN FINAL

C1: María, tú conoces nuestro corazón y sabes cómo es 
asaltado por muchas di�cultades.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

77

C2: Hay que luchar para conservar inquebrantable nuestra fe, 
ahora que tantos a nuestros alrededores ya no creen.
C1: Hay que luchar para conservar intacta nuestra pureza, 
ahora que el mundo es una gigantesca organización del mal.
C2: Hay que luchar para conser var v ibrante nuestro 
entusiasmo, ahora que los hombres están preocupados por bienes 
materiales.
C1: Para que nuestra fe se mantenga inquebrantable, sé tú 
nuestra defensa, ¡oh Virgen María!
C2: Para que el mal no tenga poder en nosotros y para que no 
siembre de ruinas e incertidumbres nuestras almas, sé tú nuestra 
defensa, ¡oh Virgen María!
C1: Para que afectos prematuros no dispersen nuestras fuerzas 
y destruyan nuestro corazón, sé tú nuestra defensa,
¡oh Virgen María!
C2: Para que conservemos jóvenes e intactos nuestros 
entusiasmos, se tú nuestra defensa, ¡oh Virgen María!
TD: Virgen Santísima, acompáñanos en las fatigas del trabajo 
cotidiano, en las plegarias, en las penas y di�cultades de la vida, de 
modo que nuestro entusiasmo inmortal pueda elevarse, libre y 
puro, a Dios, y servirlo gozosamente, con generosidad y fervor. 
AMÉN.





Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

79

TEMA 6
LA BIENAVENTU�NZA DEL AMOR F�TERNAL.

¡Miren qué bueno es, qué grato
que los hermanos convivan juntos! (Sal 133,1).

Pbro. José Federico Vaca Silva.
Licenciado en Sagrada Escritura.

La unión fraterna (Salmo 133)
1Canción de las subidas. De David. 
¡Miren qué bueno es, qué grato 

que los hermanos convivan juntos! 
2Como ungüento �no en la cabeza, 

que va bajando por la barba, 
que baja por la barba de Aarón, 

hasta la orla de sus vestidos. 
3Como el rocío que baja del Hermón 

sobre las cumbres de Sión; 
allí dispensa Yahvé bendición, 

la vida para siempre.

VER CON LOS OJOS DEL PADRE

            Desde el día de nuestra ordenación presbiteral, hemos entrado a 
formar parte de un presbiterio, del cual todos nosotros participamos 
íntimamente, sirviendo a una Diócesis, cooperando con nuestro Obispo.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

80

A pesar de ser un presbiterio tan grande en cuanto al número de presbíteros, 
territorio pastoral y a las distintas actividades, todos nosotros somos 
hermanos y estamos llamados a descubrir la dicha y la bondad de ser 
hermanos, pues pertenecemos al mismo presbiterio de la Arquidiócesis de 
Guadalajara, tal como nos lo recuerda Presbyterorum Ordinis: “todos 
nosotros hemos sido enviados a cooperar en la misma obra de salvación, si 
estamos ejerciendo el ministerio parroquial, o dedicados a la enseñanza, 
trabajando con las propias manos o llevando cualquier obra de apostolado, 
todos trabajamos para un mismo �n: la edi�cación del Cuerpo de Cristo, 
que requiere de múltiples organismos y nuevas instancias”.

La Iglesia es la gran familia de Dios en la cual todos nosotros somos 
hermanos, pero de una manera muy particular entre nosotros los 
presbíteros existe una fraternidad íntima que brota del mismo sacramento 
del Orden sacerdotal, de suerte que podemos a�rmar que entre nosotros 
los presbíteros la fraternidad que surge del sacramento del Bautismo se 
refuerza con la fraternidad que emana del sacramento del Orden.

En el Antiguo Testamento el Pueblo de Israel también se sentía y se sabía un 
pueblo que en su colectividad eran el “hijo de Dios” como lo podemos leer 
en el texto de Os 11,1: “Cuando Israel era niño, lo amé, y de Egipto llamé a 
mi hijo”, pues para el Profeta, la verdadera historia de Israel comienza con la 
salida de Egipto, y el pueblo de Israel se considera como “hijo de Dios” y 
quienes pertenecen a este pueblo de Dios se consideran entre ellos 
hermanos.

17 PO 8.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

81

Sabemos que en la literatura del Antiguo Testamento tienen particular 
importancia los Salmos, pues son la “oración del pueblo de Israel”, pero 
también el Salterio ha sido llamado con razón el “libro de oraciones de la 
Iglesia” a causa de su amplio uso en la liturgia. Y para iluminar nuestra 
re�exión sobre la fraternidad sacerdotal en esta ocasión nos servimos del 
Salmo 133, que es un bello Salmo que canta la belleza y bondad de la 
comunión fraterna. 

           Sabemos que los géneros literarios más importantes de los Salmos 
son los himnos, las súplicas y la acción de gracias. Dentro de los himnos, 
existen unos salmos que se denominan los “salmos de las peregrinaciones” 
o “canciones de las subidas”, que son los Salmos que los peregrinos 
cantaban mientras iban de camino hacia el Templo de Jerusalén, y ahí es 
donde encontramos a nuestro Salmo 133, que canta la bondad de estar 
juntos como hermanos delante de la presencia de Dio, pues este Salmo 
ensalza la cooperación y convivencia armoniosa de los hermanos.

          Este Salmo comienza con una exclamación de tipo sapiencial, que 
proclama la bienaventuranza de los hermanos cuando conviven juntos: 
“¡Miren qué bueno es y qué grato que los hermanos convivan juntos!”, que 
podríamos traducir a manera de bienaventuranza: “Dichosos los hermanos 
que saben convivir juntos”. Cada que nosotros vivimos y convivimos 
unidos actualizamos y renovamos esta bienaventuranza del Salmo 133.

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

82

             Aquí los hermanos pueden ser los sacerdotes o los levitas, pero lo 
más probable es que se re�ere a toda la familia israelita, especialmente 
cuando acampaban en las laderas que rodean a Jerusalén durante las �estas. 
A medida que más y más personas entraban en la ciudad santa para cada una 
de las �estas anuales y todo el pueblo convivía como hermanos se 
proclamaba la belleza de la fraternidad del pueblo y se veía como una 
bendición.

                 El tema que unió a estos antiguos creyentes fue la orden de Dios de 
que todos los hombres aparecieran en Jerusalén para las �estas de Pascua, 
Pentecostés y Tabernáculos (Dt 16,16). Estas peregrinaciones eran 
religiosas, sin duda, pero también suponían un necesario cambio de ritmo. 
Aquí los hombres podían encontrarse con sus amigos, compartir sus 
problemas,  ponerse  al  día  con  las  noticias  y  cumplir con  su  deber  para
con Dios.

                Este Salmo nos propone dos ilustraciones de la concordia fraterna, 
las cuales son muy interesantes. La primera imagen es de la unción de 
Aarón. Éxodo 30,22-25 tiene la receta del aceite y el procedimiento para 
ungir tanto a los sacerdotes como a los muebles y utensilios sagrados: 
“prepararás con ello el óleo para la unción sagrada, perfume aromático 
como lo prepara el perfumista. Éste será el óleo para la unción sagrada” (v. 
25). Este procedimiento era costoso; este aceite era fragante; eran los 
mejores aromas disponibles en la tierra. Aarón fue el primer sumo 
sacerdote, por lo que representa la dimensión espiritual de la peregrinación 
de este Salmo, y el aceite con el que se le ungió el día de su consagración 
sacerdotal  desde la  cabeza y que  corrió por su  barba es  algo  maravilloso y 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

83

siempre motivo de ser recordado con alegría, pues así de hermoso es ver a 
los hermanos conviviendo juntos.

                Al poeta le interesa el aroma que se expande a medida que el aceite 
resbala lentamente por la cabellera y la barba del sumo sacerdote, hasta el 
cuello de los ornamentos sacerdotales. También el descenso es simbólico: 
de la cabeza, por el cuello, hasta el pecho; o sea, por el sumo sacerdote, 
cabeza y mediador, hasta el pueblo. Así es la hermandad de los israelitas: 
ungida, consagrada, aromática; y lo que decimos de la fraternidad de los 
israelitas, por extensión lo podemos decir de la Iglesia y particularmente de 
la fraternidad sacerdotal. Cuando vivimos la fraternidad sacerdotal 
podemos expandir el dulce y suave aroma de la presencia de Cristo que se 
dispersa desde nuestro ministerio.

              La segunda imagen es del rocío del monte Hermón. Hermón es la 
montaña del extremo norte de la tierra prometida. En sus laderas 
comienzan los cuatro a�uentes del Jordán. Nevado gran parte del año, 
simboliza la abundante humedad, el don de Dios a una tierra seca. Algunos 
se preguntan cómo las plantas pueden sobrevivir a los largos veranos sin 
lluvia de Palestina. Pero la respuesta es el rocío. Por la noche, a medida que 
baja la temperatura, la humedad del aire se condensa para proporcionar la 
humedad necesaria para las plantas. Así como el agua es un regalo, Dios 
bendice a su pueblo con unidad y vida continua, y cada que los hermanos se 
reúnen a convivir juntos Dios derrama su bendición no sólo a ellos sino a 
todo el pueblo.
Una vez propuestas las imágenes, el poeta puede darles otro nombre y 
explicar  la  razón  de  estas  imágenes.  Allí en el  templo, a la  comunidad de



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

84

unidos, el Señor envía su bendición: bendición que es vida, vida que es 
duradera. Porque la vida es exquisita fragancia (la muerte es maloliente), la 
vida es húmeda y fecunda (la muerte es árida y estéril). El amor fraterno es 
una bendición que atrae bendiciones, es vida plena que se prolonga, es 
aroma que se difunde, es rocío que se impregna. Y cada que nosotros 
vivimos y experimentamos la fraternidad sacerdotal actualizamos esta 
bendición para nosotros y para nuestro presbiterio y para nuestras familias.
               Para nosotros los cristianos católicos, los Salmos tienen una 
particular importancia porque Jesús oró con los ellos. De ahí que es 
importante descubrir el uso de los Salmos en el Nuevo Testamento. 
Podemos descubrir en el Evangelio de Juan un paralelo con el Salmo 133. 
Allí Jesús oró por la unidad de los creyentes, “para que sean uno, como 
nosotros” ( Jn 17,11). Cuando Jesús hace esta petición en su pensamiento, 
como trasfondo estaba la plegaria del Salmo 133,1: “¡qué bueno es, qué 
grato que los hermanos convivan juntos!”.
              El mismo Cristo quiere que entre nosotros vivamos como 
hermanos cuando amonesta a sus discípulos: “no se dejen llamar maestros, 
porque Maestro es uno, el Cristo, y todos ustedes son hermanos” (Mt 23,8). 
El nombre común para designar a los cristianos era precisamente 
“hermano” tanto que Pablo puede decir que: “uno que se llama hermano” 
para indicar a un cristiano (1Cor 5,11).

En cuanto a la imagen del perfume y de la dulce fragancia, en el Nuevo 
Testamento encontramos una resonancia en el texto de la unción en 
Betania ( Jn 12), y en otra ocasión el mismo Pablo nos dice que “por nuestro 
medio Cristo difunde por todas partes la fragancia de su conocimiento, 
porque somos aroma de Cristo ofrecido a Dios” (2Cor 2,14-15).



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

85

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO

                Hemos a�rmado a la luz de este Salmo 133 que el amor fraterno es 
una bendición que atrae bendiciones, y que cada que vivimos la fraternidad 
sacerdotal actualizamos esta bendición para nosotros y para nuestro 
presbiterio. Descubrimos que hay distintas maneras de vivir la fraternidad 
con nuestros hermanos sacerdotes, pues la podemos vivir en las mismas 
instancias naturales como son la fraternidad en la parroquia, el decanato, la 
generación de ordenación sacerdotal, los distintos grupos de vida 
espontáneos que surgen en el presbiterio, en las distintas comisiones, 
instancias diocesanas, etc.

                 La podemos vivir también cuando nos reunimos como presbiterio 
para las distintas celebraciones diocesanas, o las misas en las que 
participamos como presbiterio, concelebrando juntos, orando unos por 
otros.

Es importante que todos los sacerdotes nos dejemos llevar por el espíritu 
fraterno, cultivando la solidaridad, hospitalidad, comunión de bienes, 
siendo solícitos de los hermanos enfermos, a�igidos, los que están cargados 
por los trabajos, los que están solos. Como lo recuerda Presbyterorum 
ordinis: “que los de edad avanzada ayuden a los jóvenes como a hermanos y 
los ayuden en sus primeras empresas y cargas del ministerio, y que los 
jóvenes respeten la edad y la experiencia de los mayores, consultando con 
ellos las cosas que atañen a la cura de almas y colaboren de buena gana a su 
lado.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

86

Si hemos descubierto que somos hermanos debemos de reunirnos con 
buena gana y alegremente para la recreación del ánimo”.

              De igual manera la constitución dogmática sobre la Iglesia Lumen 
Gentium nos recuerda que “en virtud de la ordenación sagrada y de la 
común misión, todos los presbíteros se unen entre sí en íntima fraternidad, 
que debe manifestarse en espontánea y gustosa ayuda mutua, tanto 
espiritual como material, tanto pastoral como personal, en las reuniones, en 
la comunión de vida, de trabajo y de caridad”.

              De igual manera en Sacerdotalis Coelibatus se nos menciona que la 
“fraternidad sacerdotal también se debe manifestar cuando oramos y 
ofrecemos nuestra Eucaristía por nuestros hermanos sacerdotes”. 

           Estas son algunas acciones y actitudes que nos pueden ayudar a 
continuar viviendo la fraternidad sacerdotal entre nosotros como 
hermanos, en el servicio a nuestra Iglesia Diocesana de Guadalajara en 
comunión con nuestro Obispo. Y recordar que cada que vivimos la 
fraternidad sacerdotal actualizamos la oración y bienaventuranza del 
Salmista: ¡Miren qué bueno es, qué grato que los hermanos convivan 
juntos! 
No hay que olvidar que ese amor fraterno es don de Dios, como rocío que 
impregna: “es la gracia de Dios la que hace habitar unidos a los hermanos” 
(San Agustín).

18 PO 8.
19 LG 28.
20 SC 79.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

87

TEMA 7
LA VIDA DE O�CIÓN, ESPACIO PA� CONSTRUIR

LA PAZ Y LA COMUNIÓN CON DIOS
Y CON NUESTROS HERMANOS.

Pbro. Santiago Navarro Chávez.
Licenciado en Teología Espiritual.

Orientación pedagógica.
-Disponer el lugar adecuado que invite al silencio
-Si se puede, poner música instrumental tranquila, para recibir
a los participantes.
-Recortar noticias de periódico sobre la actualidad y se les entregarán
en su momento a los asistentes.
-Lo mismo, se puede preparar en papeletas las citas bíblicas del segundo 
momento y se les entregan a los participantes o leerlas en voz alta.

         - Se puede iniciar con la hora intermedia o la siguiente oración:

“Señor, Dios de la paz, 
Tú que creaste a los hombres para ser herederos de tu gloria. 
Te bendecimos y agradecemos porque nos enviaste a Jesús, 

tu hijo muy amado. Tu hiciste de Él, en el misterio de su Pascua,
el realizador de nuestra salvación, la fuente de toda paz, 

el lazo de toda fraternidad.

ORACIÓN INICIAL



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

88

Te agradecemos por los deseos, 
esfuerzos y realizaciones que tu Espíritu de paz suscitó en nuestros días, 

para sustituir el odio por el amor, la descon�anza por la comprensión, 
la indiferencia por la solidaridad. 

Abre todavía más nuestro espíritu y nuestro corazón 
para las exigencias concretas del amor a todos nuestros hermanos, 

para que seamos, cada vez más, artí�ces de la PAZ. 
Acuérdate, oh Padre, de todos los que luchan, 

sufren y mueren para el nacimiento de un mundo más fraterno. 
Que para los hombres de todas las razas 

y lenguas venga tu Reino de justicia, paz y amor. 
Amen.”

                                                                            Oración por la paz del San Pablo VI

            - Se reparte entre los asistentes los recortes de periódicos y cada quien 
comenta la noticia que le toco.
            No estamos exentos de los acontecimientos del mundo que nos 
rodea, “estamos en el mundo, aunque no somos del mundo” (cfr. Jn 15, 18-
19; 17, 14-16), pero somos afectados de una u otra manera.
         Y no solo los acontecimientos locales y nacionales pueden ser un 
referente  que  incide  en nuestro  quehacer  pastoral, sino también aquellos
otros escenarios globales como la pandemia y la tensión de 
enfrentamientos y guerras de naciones, y más entre nosotros una  violencia 

VER CON LOS OJOS DEL PADRE



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

89

galopante que nos sorprende a cada instante, este escenario de violencia, 
está más allá de Palacio Nacional, donde tienen otros datos, la violencia es 
una llaga abierta en el México cotidiano.

            Tal afectación, no es solo psicológica y ambiental, sino material dado 
afectando la economía mundial, encareciendo los alimentos básicos, 
provocando nerviosismo en las familias, porque muchas veces no alcanza el 
salario para cubrir las necesidades básicas.

Estamos ya en una época del “post – pandemia” que ha dejado secuelas de 
salud en muchas personas, tristeza, soledad y angustia, así como 
afectaciones físicas.

Nuestro ministerio sacerdotal ha quedado pues, con bastantes huellas de 
estos escenarios.

Ahora se leerán en voz alta los siguientes textos sugeridos y se guardará 
silencio, entre texto y texto.

“Porque donde están dos o tres reunidos en mi nombre, allí estoy yo en 
medio de ellos.” Mt 18, 20.

“Por esto les digo: Todo lo que pidan en su oración, lo obtendrán si 
tienen fe en que van a recibirlo” Mc 11, 24.

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

90

“¿Por qué me buscaban? ¿No sabían que yo debo ocuparme de los 
asuntos de mis Padre? Lc 2, 49.

“Padre, en tus manos encomiendo mi espíritu” Lc 23, 46

“No se inquieten. Crean en Dios y crean también en mí…” ( Jn 14, 1)

“Les dejo la paz, mi paz les doy. Una paz que el mundo no les puede dar. 
No se inquieten ni tengan miedo” Jn 14, 27

 “Vivan alegres por la esperanza, sean pacientes en el sufrimiento y 
perseverantes en la oración” Rom 12, 12.

- Al terminar la lectura podemos hacer la siguiente re�exión, dando lugar 
también a que los asistentes puedan compartir lo que los textos anteriores 
les motivan.

Jesús hombre de oración

          En los evangelios encontramos a Jesús buscando la soledad y la 
quietud de la noche para el encuentro con su Padre celestial, sin Él no puede 
vivir, sin Él no puede cumplir su misión, en horizonte de su vida siempre 
está su Padre, sus primeras palabras y sus últimas palabras son en relación 
con su Padre.

Jesús es el hombre de la soledad fecunda, en el silencio de su “yo” se va 
moldeando  el  “tú”  trascendente,  es  el  hombre de la  presencia  constante



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

91

de Dios, Él es sagrario de la presencia humana, es “Arca de la Alianza” por su 
continua comunión de amor con su Padre Dios, por su relación íntima, por 
su oración.

Sacerdote, hombre de Dios por la oración

             El sacerdote, prolonga Jesucristo Sumo y Eterno Sacerdote por su 
oración íntima, dígase de una manera más clara y precisa, no puede “ser” sin 
la intimidad con el Padre, su existencia depende de esta comunión en la 
experiencia del “Dios Vivo” y tiene que ir y venir a la hoguera del amor, al 
fuego de la oración.

Es la oración, fuente permanente donde �uye la fortaleza necesaria en 
medio de los escenarios de violencia y agresión, allí solamente de cara a 
Dios, podrá luego estar de cara al pueblo con�ado, el sacerdote es 
mensajero de paz, no de violencia,

“En efecto, entre las graves contradicciones de la cultura relativista es 
evidente una auténtica desintegración de la personalidad, causada por 
el oscurecimiento de la verdad sobre el hombre. El riesgo del dualismo 
en la vida sacerdotal siempre está al acecho.
Esta vida espiritual debe encarnarse en la existencia de cada 
presbítero a través de la liturgia, la oración personal, el tenor de vida y 
la práctica de las virtudes cristianas; todo esto contribuye a la 
fecundidad de la acción ministerial. La misma con�guración con 
Cristo exige que el sacerdote cultive un clima de amistad con el Señor 
Jesús, haga experiencia de un encuentro personal con  Él, y se ponga al



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

92

servicio de la Iglesia, su Cuerpo, que el presbítero amará, dándose a 
ella mediante el servicio �el e incansable de los deberes del ministerio 
pastoral.” (DMVP 50)

            Entre los medios que articulan la vida espiritual del Sacerdote, la 
oración que no puede faltar sin lugar a dudas, “la más grande y bella 
oración”: es la Eucaristía, porque es ahí donde él se hace uno en Cristo y está 
llamado a ser artí�ce de paz en medio de la Iglesia en medio de sus 
hermanos. 

Parte de su vida cotidiana, los salmos lo acompañan desde que sale el sol 
hasta que anochece, de sus labios se prolonga la oración de Cristo a su Padre 
y la oración de la Iglesia. No puede despreciar herramientas piadosas, en su 
vida espiritual, que ayudan recuperar su sensibilidad y respeto a lo sagrado y 
de lo cual es guardián privilegiado.

“Por tanto, es necesario que en la vida de oración del presbítero no 
falten nunca la celebración diaria de la eucaristía, con una adecuada 
preparación y sucesiva acción de gracias; la confesión frecuente y la 
dirección espiritual ya practicada en el Seminario y a menudo antes; la 
celebración íntegra y fervorosa de la Liturgia de las Horas, obligación 
cotidiana; el examen de conciencia; la oración mental propiamente 
dicha; la lectio divina, los ratos prolongados de silencio y de diálogo, 
sobre todo, en ejercicios y retiros espirituales periódicos; las 
preciosas expresiones de devoción mariana como el Rosario; el Vía 
Crucis y otros ejercicios piadosos; la provechosa lectura hagiográ�ca; 
etc.  Sin duda, el buen uso del tiempo, por amor de  Dios y de la  Iglesia,



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

93

permitirá al sacerdote mantener más fácilmente una sólida vida de 
oración. De hecho, se aconseja que el presbítero, con la ayuda de su 
director espiritual, trate de atenerse con constancia a este plan de vida, 
que le permite crecer interiormente en un contexto en el cual 
numerosas exigencias de la vida lo podrían inducir muchas veces al 
activismo y a descuidar la dimensión espiritual. (DMVP 50)

                 Sin lugar a dudas, será en el silencio del encuentro con Dios, donde 
el sacerdote recupera la paz y aclara sus pensamientos, así como un sano y 
equilibrado enfoque a su ministerio, que muchas veces se siente en medio 
de las crisis y tormentas inevitables de la vida en medio del mundo.

                     El “quehacer sacerdotal” será fecundo, en la medida en la que sea 
dócil al in�ujo del Espíritu Santo, sin lugar a dudas él ha sido signado por el 
carácter sacramental para ser de Cristo en la Iglesia y en medio del mundo.

                 No se podrá hablar de Dios, si antes no se ha hablado con Dios. 
Será “instrumento de paz”, en la medida que él mismo haya bebido y saciado 
su sed, en el manantial de agua viva que es Cristo.

                     Todo sacerdote, está encadenado a la oración para ser hombre de 
Dios, para ser el hombre del Espíritu, ha de ser un hombre de silencio, la 
dimensión contemplativa es sustancia de su alma de pastor.
 Será siempre oveja, cuando se encuentre de cara al Pastor de nuestras almas 
y será pastor, frente al pueblo que se le ha con�ado.

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

94

- Preguntas para compartir:
1-¿Estoy convencido de orar siempre? 
2-¿Qué di�cultades tengo para recuperar mi vida de oración?
3-¿Procuro hacer meditación prolongada?
4-¿Cómo puedo ser mensajero de paz?
5-¿Impulso acciones concretas a favor de la paz?

- Se puede terminar delante del Santísimo Sacramento.
- O también con la siguiente oración de Santa Teresa de Ávila

ORACIÓN

Dichoso el corazón enamorado
que en sólo Dios ha puesto el pensamiento,

por Él renuncia todo lo criado,
y en Él halla su gloria y su contento.

Aún de sí mismo vive descuidado,
porque en su Dios está todo su intento,

y así alegre pasa y muy gozoso
las ondas de este mar tempestuoso.

Nada te turbe; nada te espante;
Todo se pasa; Dios no se muda;

la paciencia todo lo alcanza.
Quien a Dios tiene, nada le falta.

Sólo Dios basta.

Gloria a Dios Padre,
gloria a Dios Hijo,
igual por siempre
gloria al Espíritu.

Amén



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

95

TEMAS DE ESTUDIO

TEMA 1
FACTORES PSICOLÓGICOS QUE FACILITAN LA COMUNIÓN.

Pbro. Ramón Duarte Miranda.
Licenciado en Psicología.

           Todos sabemos que el ser humano es un ser en relación, estamos 
hechos para socializar, interactuar con los demás y también con el mundo. 
El poder relacionarnos nos abre un camino amplio para la realización 
personal y la de los demás. Es un camino que recorremos todos los días de 
ida y vuelta, de ida porque nosotros salimos con todo nuestro bagaje de 
personalidad al encuentro del otro, y de vuelta, porque son muchos los que 
también cada día salen con su ser a relacionarse con nosotros; lo más bonito 
de la vida sería que en el ir y venir de nuestras relaciones todo fuera, como 
decimos, color de rosa, es decir, todo grato, edi�cante y en cierto modo, sin 
obstáculos y sin problemas, cosa que es imposible porque como seres 
humanos tenemos muchos aspectos que van haciendo que esas relaciones 
humanas, que deberían de ser, una oportunidad para alcanzar las más 
grandes metas y sueños, se ven truncadas e interferidas por una serie, 
llamémosle di�cultades de la misma condición humana, es decir que por el 
mismo hecho de ser personas diferentes, con un montón de 
condicionantes  de  todo  tipo,  es  muchas  veces  imposible,   que   nuestra 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

96

relación y comunión con los demás sea serena, gozosa y sin ningún 
problema, el detalle está en que los diferentes tipos de personalidad, llegan 
a chocar entre sí, y la mayoría de las veces, es por no darnos cuenta que el 
estilo de personalidad propio, obstaculiza el avance en la relación con los 
demás, en sentido más profundo, decimos que incluso, hay muchos 
factores inconscientes, que nos hacen ser y reaccionar como generalmente 
actuamos y que posiblemente van poco a poco aniquilando la unidad, la 
comunión y la paz entre nosotros sacerdotes.

               Quiero enumerar algunos factores que in�uyen de manera negativa 
para alcanzar el sentido más profundo de comunión, unidad y sinodalidad 
entre nosotros.

                La educación recibida

               Es un factor que a veces no lo tenemos en cuenta y que tiene que ver 
para que nuestra relación y convivencia sea más sana y grati�cante. No es lo 
mismo haber recibido una educación dura, estricta, a veces con golpes y 
hasta malas palabras, donde no podíamos contradecir o tratar de explicar la 
situación a nuestros padres, superiores o maestros, a una educación donde 
no hubo golpes ni maltratos, y se podía platicar o exponer la situación a 
nuestros padres o superiores. Esto marca, porque entonces la relación a 
veces se vuelve rígida, y movida por el deber y la obligatoriedad y no por el 
sentido de hermandad y de comunión. Por tanto, la relación es un deber que 
debo cumplir, no hay apertura ni profundidad, esto da como resultado 
relaciones muchas veces funcionales. 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

97

                 La Edad

            Junto con el estilo de formación, está el factor de la edad,  nuestro 
presbiterio es un mosaico de diferentes etapas y edades que sin nosotros 
quererlo, marca como una raya que no nos permite acercarnos tanto como 
deseamos, somos como de otra época, y además, los prejuicios, estilos de 
pensar, el estilo de teología y de formación recibida han sido diferentes, y 
como nosotros mismos decimos, la formación nos marca y sin quererlo, ya 
estamos comentando que en nuestros tiempos, a esa edad ya hacíamos esto 
y aquello, y que lo que hacen tales o cuales sacerdotes de otra edad no nos 
parece sensato por esto y por aquello. Edad, que nos hace pensar de manera 
muy diferente y por lo mismo reaccionar y socializar de manera muy 
diferente, y la realidad es que no nos entendemos, los viejos no entienden a 
los más jóvenes y viceversa, y esto también fractura la comunión, no debería 
ser así, pero es una realidad que vivimos continuamente.

                La envidia

           Aunque somos pastores del pueblo de Dios, este lado humano 
dañado nos lleva a vivir entre nosotros con envidia, en medio de tantas 
cosas buenas, como la buena semilla en el campo sembrado, aparece la 
cizaña de la envidia, que nos lastima y nos aleja de los demás, y que no nos 
permite vincularnos como tendría que ser entre hermanos, porque el 
corazón está afectado por este bicho que no nos permite alegrarnos y 
acercarnos y fraternizar como se debiera, porque la envidia causa 
incomodidad a la persona que la sufre, ante el hermano o los hermanos que 
luchan por hacer un presbiterio unido.  



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

98

                 Celos Pastorales

            Este síndrome así llamado entre nosotros, va muy de la mano de la 
envidia, ya que es fruto de dejar crecer la envidia en nuestro corazón y 
entonces el resultado es la molestia porque al hermano, al compañero, al 
vicario o al cura, lo quieren más que a mí, lo atienden mejor, lo buscan más y 
a mí no me hacen caso, pareciera que no existo, y esto tiene consecuencias 
funestas, como el dejarnos de hablar, poner al hermano en mal con los 
superiores, hasta echarle encima la gente o tales grupos a�nes a mi persona,  
so pretexto de que no está trabajando adecuadamente, y muchas cosas más 
que entre nosotros sacerdotes, conocemos, y tristemente vivimos.

                Aislamiento

               No es raro que en nuestras reuniones de todo tipo, decanato, vicaría, 
presbiterio, nunca estemos completos, siempre faltan algunos, eso da 
tristeza, pero también hay desilusión, y lo peor es que siempre faltan los 
mismos,  les cuesta a estos hermanos el hacer comunión, y en primer lugar 
cuesta mucho trabajo acercarse a ellos porque suelen ser herméticos, se 
alcanza a sentir de entrada como una barrera con un letrero que dice: “favor 
de no meterse en mi vida”, y cuando por �n se logra dialogar y se les 
pregunta ¿hermano qué te pasa? no participas en nada , ¿estas enfermo? 
¿tienes alguna di�cultad? Las respuestas son varias, pero en general 
escuchamos expresiones como éstas: Yo desde el seminario soy reservado, 
yo así soy y me gustaría que me respetaran mi individualidad, no voy a nada 
porque a nuestros obispos ni les interesamos y por ende pues, para que voy, 
vayan  ustedes,  para que  voy a eso,  son  pura  pérdida de  tiempo, no vemos



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

99

nada nuevo y además son reuniones muy super�ciales, estoy ocupado 
porque tengo cosas más importantes, hay algunos más que en los jueves 
precisamente que toca decanato,  tienen rehabilitación o tienen citas 
médicas, o salidas al banco, o difunto. En �n, una lista muy grande de 
pendientes y quehaceres que hacen imposible la asistencia de muchos 
sacerdotes a las reuniones o encuentros programados con mucho tiempo 
de anticipación, y que esto va aislándolos cada vez más del ambiente 
sacerdotal propio de nuestro ser.

                La Crítica y murmuración

               Es una pena y una tristeza que entre nosotros, sacerdotes del Señor, 
se de este fenómeno de lastimarnos mutuamente con la crítica, con los 
comentarios negativos sobre la persona de otro sacerdote, eso lastima la 
fraternidad, no solo lastima a un hermano sino que afecta a todo el 
presbiterio, porque la murmuración se mete como la humedad y va 
enfermando a todo el cuerpo presbiteral; ya no hay con�anza, se limita la 
apertura y va engendrando enemigos por todos lados, se llega a vivir una 
inseguridad, a veces vivimos cuidándonos de tal o cual sacerdote, todo ello 
como fruto de críticas y de comentarios que no deberían de darse entre 
nosotros.

Y también otra repercusión es la división y separación, porque cuando nos 
damos cuenta de que fulano hablo mal de mí, se hiere el corazón, esto llega a 
producir rencor, coraje, rabia, deseos de venganza, y así vamos teniendo un 
presbiterio cada vez más roto.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

100

                El carrerismo

             Quiero decir con esto, que algunos hermanos sacerdotes pareciera 
que están buscando siempre como subir peldaños en la jerarquía 
sacerdotal, afanados en buscar puestos, cargos, tristemente no con el �n de 
servir, sino de sentirse importantes, sobresalir por encima de los demás, 
pareciera que el sacerdocio es una oportunidad para buscar escalafones que 
se buscan y se persiguen, algunas veces se alcanzan, muchas veces no, pero 
algunos hermanos no desisten en insistir tocar puertas, buscar amistades 
que los coloquen en la palestra de lo que para ellos es “gente importante”, 
por supuesto que esto lastima la fraternidad, porque en ese afán de buscar 
puestos y honores, se recurre a un sin �n de manipulaciones, mentiras, a 
veces falsos testimonios, pisoteando al hermano sacerdote y creando por 
ende división y malestar en el ámbito presbiteral.

*Cuando hablo de envidia, critica y murmuración, más que �jarme en el ámbito 
moral, lo toco como un tema que tiene que ver más con ciertos aspectos 
psicológicos, esto no quiere decir que no tengan connotación moral, pero yo los 
abordaré desde el punto de vista de la piscología.

             Nuestro ser sacerdotal está íntimamente ligado al misterio de Dios, 
que en su dimensión Trinitaria, somos sacerdotes de Cristo y por lo tanto, 
este ser sacerdotal sacramentaliza toda nuestra vida. Es decir, el sacramento 
del orden nos da un vuelto ontológico que nos convierte en presbíteros, 
para vivir de por si para la comunión, podemos decir que somos presbíteros 
en cuanto nos debemos a un presbiterio, y por consiguiente, parte esencial 
en nosotros es vivir para la comunión, para la fraternidad.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

101

              “Es en el misterio de la Iglesia, como misterio de comunión trinitaria 
en tensión misionera, donde se mani�esta toda identidad cristiana y, por 
tanto, también la identidad especí�ca del sacerdote y de su ministerio. En 
efecto, el presbítero, en virtud de la consagración que recibe con el 
sacramento del Orden, es enviado por el Padre, por medio de Jesucristo, 
con el cual, como Cabeza y Pastor de su pueblo, se con�gura de un modo 
especial para vivir y actuar con la fuerza del Espíritu Santo al servicio de la 
Iglesia y por la salvación del mundo.

        
        Se puede entender así el aspecto esencialmente relacional de la 
identidad del presbítero. Mediante el sacerdocio que nace de la 
profundidad del inefable misterio de Dios, o sea, del amor del Padre, de la 
gracia de Jesucristo y del don de la unidad del Espíritu Santo, el presbítero 
está inserto sacramentalmente en la comunión con el Obispo y con los 
otros presbíteros, para servir al Pueblo de Dios que es la Iglesia y atraer a 
todos a Cristo, según la oración del Señor: «Padre santo, cuida en tu 
nombre a los que me has dado, para que sean uno como nosotros... Como 
tú, Padre, en mí y yo en ti, que ellos también sean uno en nosotros, para que 
el mundo crea que tú me has enviado» ( Jn 17, 11.21)”. (PDV 12)

              
             Los marcos bíblicos y doctrinales son muchos, me limito a señalar 
solo estos párrafos de Pastores Dabo Vobis, para que recordemos que la 
comunión no es un añadido a nuestro ser y misión, no es un gusto de los 
obispos, no es un requisito que nos ponen los superiores, es parte de 
nuestra esencia. 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

102

            Ahora les propongo una serie de herramientas de tipo psicológico 
que nos pueden ayudar para ser mejores personas y por lo mismo evitar 
caer en esos aspectos tan nefastos antes mencionados

                 1.- El autoconocimiento

               En la medida en que no dejemos de mirarnos a nosotros mismos, en 
el sentido de darnos cuenta de nuestro yo, es decir tomar seria conciencia 
de mí, de lo que digo y de lo que hago, de por qué lo digo y por qué lo hago, 
nuestra toma de conciencia de quién soy yo en realidad, me ubica en un 
plano donde entre mejor me conozco, más me doy cuenta de mis 
posibilidades y también de mis limitaciones y esto es un paso muy grande 
para abrirme de manera natural a los hermanos, porque conforme me voy 
conociendo, también soy capaz de entender y comprender al otro.

                  2.- Aceptación

            No basta conocerme, es necesario aceptarme, aceptar mi historia, 
con todo sus cosas buenas y también aquellas que nos duelen y nos han 
lastimado, la aceptación es la capacidad de recibirme a mí mismo y de 
mirarme sin esconder nada de lo que soy y he sido, saber y darme cuenta 
que no tengo por qué culparme de nada, diríamos en términos espirituales, 
reconciliarme conmigo mismo, el darme cuenta de mí y de mi historia 
personal, me hace más receptivo al saberme aceptado por Dios que me ha 
amado y conociéndome me ha llamado. Por supuesto, que una persona que 
se acepta, está abierta para aceptar y comprender al otro, es como un 
corazón abierto donde se pueden alojar los demás.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

103

            Entre mejor nos aceptemos, la fraternidad y la comunión es más 
�uida y natural. Se termina la crítica y las mentiras, porque hay un 
entendido personal que se valora y se vive.

                  3.- Valoración Personal

               Después de aceptarme, tengo que valorarme, es decir, darme cuenta 
que soy valioso, no importa lo que haya pasado en mi vida, el solo hecho de 
ser persona me ubica en la dignidad, y no solo eso, darme cuenta de tantas 
cosas buenas que tengo en mi ser, hará que mi percepción de mí mismo sea 
más real, con defectos y virtudes, pero un ser valioso; no se diga ante los ojos
de Dios, que soy su hijo, y no solo eso, hijo predilecto, para una misión 
especí�ca. Merezco amar y ser amado, el dar valor y sentido a mi ser, hace 
que mi autoestima sea cada vez más profunda y sólida. No necesitaré de la 
aprobación de los demás, la envidia no cabe en un corazón sano, no andaré 
buscando puestos, cargos, ni que pongan en una vitrina, me basta el 
saberme valioso; pero no solo eso, me hace capaz de valorar a mis hermanos 
sacerdotes, de alegrarme con ellos, de darme cuenta de sus capacidades y de 
formar familia sacerdotal. 

                  4.- Expresión de mis emociones

             La mayoría de los sacerdotes fuimos educados para no expresar lo 
que sentimos, nos cuesta trabajo el poder compartir también lo que 
sentimos, quizás porque desde pequeños nos dijeron eso, por ejemplo: no 
llores, los hombres no lloran, no te quejes, el quejarse es de mujeres, deja de 
hacer  esos  guiños o gestos de  ternura porque no eres  niña, eso déjalo para



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

104

tus hermanas, y un montón de cosas y prohibiciones que nos dijeron y que 
eso marcó nuestra vida, y luego en el seminario también nos dijeron que no 
a la amistad particular, el casi prohibir la expresión de cariño y afecto por el 
amigo y compañero, todo eso hace que nos cueste mucho el poder dar y 
recibir afecto de manera sana, nos cuesta trabajo llorar, contar que me 
siento mal, que me siento frustrado, que me he equivocado; me cuesta decir 
te quiero, te amo, porque no aprendimos, la expresión de nuestras 
emociones y sentimientos parece ser que siguen encarceladas y eso hace un 
revuelo dentro de nuestro ser que nos va ahogando hasta que estallamos 
buscando salida a todo eso y casi siempre sale de la manera más inadecuada, 
compensaciones, vicios, adicciones o también con una neurosis 
insoportable.

Hemos de ser conscientes de nuestros sentimientos, darnos cuenta que lo 
origina, llamarle por su nombre y encausarle de la manera más sana que me 
haga crecer como persona, esto hará que nuestras relaciones como 
sacerdotes sean más ricas y provechosas, se tejen lazos de amistad y se crea 
una comunión estrecha y de verdadera hermandad. El aislamiento se aleja 
de nuestra vida, nuestro carácter se estabiliza y nuestra vida toma un 
sentido de alegría y cordialidad.

Me permito ser yo, me permito molestarme, reír, amar. Eso es básico para 
que nuestro presbiterio sea más claro, honesto, transparente y se viva la 
comunión de manera genuina. Cristo les enseñó a sus discípulos a expresar 
lo que sentía, les llamó la atención, mostrando su molestia, les dijo que 
estaba  triste, les  expreso su  alegría, y les dijo muchas veces que los  amaba, 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

105

no que los quería, que los amaba, les llamó amigos. Pudo ser libre para 
expresar sus emociones, eso como base de un grupo de amigos que después 
serían los ministros del Señor, al igual que nosotros.

              Espero que estos cuatro elementos, o herramientas psicológicas nos 
sirvan, realmente son cosas que ya sabemos y conocemos, pero que a veces 
olvidamos y por consiguiente no vivimos y que, si estamos más al pendiente 
de nosotros mismos, no me re�ero al narcicismo, sería mucho más hermosa 
nuestra vida, nuestro sacerdocio y también nuestra vida fraterna.  





Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

107

TEMA 2
DESIDERIO DESIDE�VI.

Pbro. Lic. Walter Omar Pérez Angulo.
Licenciado en Teología Espiritual.

Sobre la formación litúrgica del pueblo de Dios

               El pasado 29 de junio de 2022, fue publicada la Carta Apostólica del 
Papa Francisco “Desiderio Desideravi” sobre la formación litúrgica del 
Pueblo de Dios. 

           El comunicado del Dicasterio para el Culto Divino, al anunciar el 
nuevo documento, nos lo presenta como una re�exión sobre la belleza de la 
celebración litúrgica.

Estructura del Documento Dd:

                 Viene acompañada por un encabezado: La formación litúrgica
del Pueblo de Dios.
 
              Los párrafos van enumerados y con títulos en cursiva, que indican 
los diversos apartados que estructuran el texto. Tiene un total de 65 
números y al �nal presenta un texto de san Francisco de Asís.

          Comienza con la presentación Dd 1, donde el Papa explica que 
después de la “Traditiones custodes” quiere re�exionar sobre la liturgia.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

108

             Después hay 8 apartados:

1. La liturgia: el hoy de la historia de la salvación (nn. 2-9)

2. La liturgia: lugar del encuentro con Cristo (nn. 10-13)

3. La Iglesia: sacramento del Cuerpo de Cristo (nn. 14-15)

4. El sentido teológico de la liturgia hoy (nn. 16-19)

5. Redescubrir cada día la belleza de la verdad de la celebración
cristiana    (nn. 20-23)

6. Asombro ante el misterio pascual, parte esencial de la
acción litúrgica (nn. 24-26)

7. La necesidad de una seria formación litúrgica (nn. 24-26)

7. Ars celebrandi (nn. 48-60)
Luego presenta una re�exión a modo de conclusión (nn. 61-65)

            Al �nal aparece un fragmento de la Carta a toda la Orden (II, 26-29) 
de san Francisco de Asís, referido a la celebración de la Eucaristía y su efecto 
en nosotros.
La motivación del Papa Francisco de escribir la Carta Dd la señala en el n. 1
“quiero compartir con ustedes algunas re�exiones sobre la liturgia”.
Más claramente el Papa expresa su intención en el n. 16, al tratar el sentido 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

109

teológico de la liturgia: “Con esta carta … quisiera simplemente invitar a toda 
la Iglesia a redescubrir, custodiar y vivir la verdad y la fuerza de la celebración 
cristiana”. En resumen, el Papa quiere animarnos a tener un conocimiento 
profundo de la liturgia para que esa vivencia de la salvación realice la 
verdadera comunión y se superen las tensiones que se han producido en 
algunos lugares, tras la reforma litúrgica del Concilio Vaticano II.

            Dd no es un documento disciplinar ni establece ninguna normativa, 
desde el principio, intenta ofrecer una re�exión serena sobre la liturgia que 
la Iglesia celebra en continuidad con lo que Jesucristo mismo ha realizado 
en la última cena. De esa acción salvadora brota la liturgia de la Iglesia, que 
pastores y �eles deben conocer y celebrar.

              En el presente estudio de Dd podemos centrarnos en tres
apartados de la carta:

1. El sentido teológico de la liturgia (nn. 16-19).
2. La necesidad de una seria y vital formación litúrgica (nn. 27 47) 
3. Ars celebrandi (nn. 48-60)

         1. El sentido teológico de la liturgia (nn. 16-19)
        Nos recuerda el Papa el documento conciliar Sacrosanctum Concilium 
que marca los principios generales y fundamentales de la reforma conciliar. 
Conocer este documento nos sitúa en el verdadero sentido de la liturgia 
cristiana, su verdadero signi�cado y nos ayuda a reconocer que de ahí se 
derivan los demás documentos que el magisterio ha ofrecido para seguir 
profundizando.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

110

Menciona el Papa que afecta mucho un conocimiento super�cial o 
reductivo de su valor, o peor aún su instrumentalización al servicio de 
alguna ideología.

             En estos números el Papa nos dice que la liturgia es el antídoto
contra la “mundanidad espiritual”, que en otros mensajes ha referido. Esta 
mundanidad es alimentada por el gnosticismo y el neopelagianismo 
vinculados entre sí. La carta enumera que el primero reduce la fe cristiana a un 
subjetivismo que encierra al individuo en su propia razón o de sus sentimientos. 
El segundo peligro anula el valor de la gracia para con�ar solo en las propias 
fuerzas, dando lugar a un elitismo narcisista y autoritario…

         La liturgia en sentido teológico es el antídoto contra estos venenos, 
advierte.  Porque la liturgia

               + no es un ceremonial decorativo, o un conjunto de leyes y normas que 
deben ejecutarse �íamente. Señala cual es el verdadero sentido de la acción 
celebrativa que no pertenece al individuo sino a Cristo-Iglesia, a la totalidad de 
los �eles unidos a Cristo. Lo que celebramos no nos pertenece a nosotros, es 
de Cristo y de la Iglesia, nosotros somos servidores de la liturgia y no 
dueños que podamos modi�car, quitar, omitir lo que la Iglesia de Cristo 
señala como propio para celebrar su misterio de redención.

                 + no dice “yo” sino nosotros, y cualquier limitación a la amplitud de este 
“nosotros” es siempre demoniaca. Con esto entendemos una gran verdad 
litúrgica que siempre es en comunidad. El Papa menciona que la limitación 
a la comunidad es siempre “demoniaca”. 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

111

El sentido de la celebración litúrgica nunca será excluyente, limitado o para 
unas cuantas personas, es un atentado al misterio de la universalidad de la 
Iglesia y de la acción salví�ca de Cristo.

                + no nos deja solos en la búsqueda del presunto conocimiento individual 
del misterio de Dios, nos lleva de la mano juntos como asamblea, para 
conducirnos al misterio de la Palabra y los signos sacramentales. La liturgia es 
expresión de comunidad, de asamblea de sinodalidad, de caminar juntos y 
celebrar juntos a Cristo.

Preguntas para la re�exión del tema:

             ¿Qué entendemos por el sentido teológico de la liturgia? ¿Has vuelto 
alguna vez a releer la Sacrosanctum Concilium? ¿Qué entiendes al decir 
que la acción celebrativa no pertenece al individuo sino a Cristo? ¿Cómo 
juzgas que la liturgia siempre es una expresión de la asamblea, del caminar 
juntos?

          2. La necesidad de una seria y vital formación litúrgica (27- 47)

            Un primer obstáculo que menciona el Papa para que esta formación 
sea e�caz es que el hombre moderno ha perdido la capacidad de 
confrontarse con la acción simbólica, parte esencial del acto litúrgico. 
Además, resalta la situación en la que vive el hombre postmoderno, 
“huérfano de todo”, de valores, carente de sentido…
La Iglesia ha dado respuesta a esta situación del moderno con las grandes 
constituciones conciliares, Lumen Gentium la Iglesia sacramento de Cristo 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

112

y luz de las gentes; Dei Verbum la Iglesia a la escucha de la Palabra de Dios; 
Gaudium et spes la Iglesia que reconoce y acompaña a los hombres de hoy en 
sus gozos y esperanzas. Y la Sacrosanctum Concilium que ya se mencionó al 
inicio de este estudio.  Añade el Papa que como podemos aceptar una 
reforma a medias, como a�rmar la validez de la reforma del concilio y no 
aceptar la reforma litúrgica.

            Menciona el Papa las siguientes preguntas: ¿Cómo podemos crecer 
en la capacidad de vivir plenamente la acción litúrgica? ¿Cómo podemos 
seguir asombrándonos de lo que ocurre ante nuestros ojos en la 
celebración? Necesitamos una formación litúrgica seria y vital. Esta 
formación de la liturgia tiene dos aspectos: la formación para la liturgia y la 
formación desde la liturgia. El primero está en función del segundo que es 
esencial.

Menciono los puntos que el Papa en la Carta nos dice acerca
de la formación desde la liturgia:
       1. Necesario encontrar causes para una formación que se difunda a todo 
creyente para que crezca y conozca el sentido teológico de la liturgia. 
     2. Los ministros muestren en sus celebraciones una experiencia de fe 
viva, alimentada de la oración y no quedarse en el frio cumplimiento del 
deber.
     3. En los seminarios procúrese una formación que llegue a la vida y no 
solo en el cumplimiento estético de rubricas, una celebración que no 
evangeliza no es auténtica, insístase que la liturgia va más allá del aparecer y 
mostrar vestiduras antiguas, quedando la liturgia al nivel del aparecer la 
matamos.



113

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

         4.  La formación litúrgica no es algo que se pueda conquistar de una vez 
para siempre, es necesaria la formación permanente de cada uno, con la 
humildad de los pequeños, actitud que abre al asombro.
    5. Ultima recomendación a los seminarios: que se logre que la 
celebración sea auténtica y que toque la vida, que permita vivir una 
verdadera comunión con Dios.

             Qué se entiende ahora sobre la formación litúrgica:

        1. Que cada uno según su vocación reciba una formación litúrgica. 
        2. La formación litúrgica no es un proceso mental y abstracto, sino debe  
ayudarnos a alcanzar una conformación plena con Cristo. Cita el Papa a 
León Magno con la siguiente frase: “Nuestra participación en el Cuerpo y la 
Sangre de Cristo, no tiene otra cosa sino convertirnos en lo que comemos”. 
       3. La liturgia no está compuesta de abstracciones espirituales, sino que 
se sirve de las cosas más sencillas de la creación: vino, agua, aceite, fuego, 
ceniza, colores, telas….
       4. La liturgia da gloria a Dios no porque podamos añadir algo a la belleza 
de Dios. La liturgia da gloria a Dios porque nos permite, aquí en la tierra, ver 
a Dios en la celebración de los misterios.
      5. El hombre debe ser capaz de símbolos, ya que el hombre moderno es 
analfabeto, ya no sabe leer los símbolos, apenas conoce su existencia.
     6. Ver las cosas de la creación con respeto, pues con ellas se hacen los 
sacramentos, debemos situarnos ante ella con respeto, con una mirada 
nueva, no super�cial. 
      7. Recibir la educación necesaria para adquirir la actitud interior, que 
nos permite situar y comprender los símbolos litúrgicos. 



114

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

         3. El Ars Celebrandi (nn. 48- 60)
         Este apartado tiene mucho que ver con nosotros sacerdotes y nos 
ofrece varios consejos que debemos llevar a la practica en nuestras 
celebraciones. Señala la carta que un modo de custodiar y crecer en la 
comprensión vital de los símbolos de la Liturgia es, ciertamente cuidar el 
arte de celebrar. Se debe cuidar el ars celebrandi que no quede en una mera 
observancia de las rubricas, ni tampoco en una fantasiosa creatividad sin 
reglas.

Menciona la carta que algunos conocimientos que debemos tomar en 
cuenta en el arte de celebrar:

    1. La liturgia encierra un dinamismo y debe comprenderse justamente, de 
manera que los bautizados puedan experimentar la fuerza pascual del 
misterio de Cristo, pues sin esa fuerza puede reducirse a un mero 
exteriorismo o un rubricismo. 
     2.  Conocer la actuación del Espíritu Santo en cada celebración: el arte de 
celebrar debe estar en sintonía con la acción del Espíritu Santo. 
     3.  Conocer la dinámica del lenguaje simbólico, su peculiaridad y e�cacia.

         Con estas indicaciones se desprende que el arte de celebrar no se 
puede improvisar. Siempre requiere una aplicación asidua. La propia 
celebración debe trasmitirnos su arte. El arte de celebrar no consiste en un 
protocolo litúrgico, se trata más bien de una disciplina que debe observarse 
con autenticidad, son gestos y palabras que ponen en orden nuestro mundo 
interior, haciéndonos experimentar sentimientos, actitudes y 
comportamientos.



115

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

             Otro elemento que no puede faltar de revisar en el arte de celebrar es 
el silencio, toda la celebración eucarística está inmersa de silencio desde el 
inicio hasta el �nal. Con el silencio en la celebración damos su lugar al 
Espíritu Santo que anima toda la celebración. El silencio mueve al 
arrepentimiento, a la conversión, a la escucha de la Palabra de Dios, a la 
oración, y a la adoración del Cuerpo de Cristo.

             La carta hace única invitación a los ministros a no mal acostumbrar a 
la asamblea con los gustos personales en el momento de celebrar, la 
invitación es clara a que se cuide el arte de celebrar conforme a la liturgia, 
solo debe haber un modelo de presidencia y no que cada uno hagamos el 
propio. Se mencionan algunas características de estos modelos celebrativos 
que obviamente son inadecuados: rigidez austera o creatividad exagerada; 
misticismo espiritualizador o funcionalismo práctico; prisa precipitada o 
lentitud acentuada; descuido desaliñado o re�namientos excesivo; afabilidad 
sobreabundante o impasibilidad hierática. Todas estas formas tienen una raíz 
común un personalismo exagerado en el estilo celebrativo.

Se hace una invitación a nosotros los presbíteros a tener en cuenta que en 
virtud del sacramento del orden recibido somos capacitados por el Espíritu 
Santo a realizar la presidencia de la Eucaristía. Se mencionan algunos 
consejos que el presbítero debe tener en cuenta:

   1. Tener ante todo la viva conciencia de ser, por misericordia, una 
presencia particular del Resucitado. 
     2. El Resucitado es el protagonista y no nuestra inmadurez, que busca 
asumir un papel que no le corresponde.



116

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

       3.  Al presidir la Eucaristía el sacerdote se sumerge en el “horno
del amor de Dios”.
       4. Por nuestra dureza de corazón necesitamos un directorio
para la celebración.
       5.  El arte de celebrar no puede improvisarse.
       6. El presbítero por el sacramento del orden se asemeja a la Virgen María 
que custodiaba al Verbo en su seno, el sacerdote repite estos gestos de 
custodiar el sacramento, por lo tanto ¿Necesitamos una norma que nos diga 
cómo comportarnos?
    7. Dejar que el Espíritu siga moldeando en nosotros la obra que Él 7
mismo comenzó en el día de la ordenación. 
      8.  La formación del presbítero para presidir mediante las palabras y los 
gestos la Liturgia que esta puesta en sus manos y en sus labios.

            En la conclusión el Papa nos invita a tener en cuenta dos aspectos de 
la Liturgia y a darles su importancia: el Año Litúrgico y la celebración del 
Dia del Señor. Y al �nal una exhortación del Papa a abandonar las polémicas 
para escuchar juntos lo que el Espíritu dice a la Iglesia, mantenernos en 
comunión, seguir adelante asombrándonos por la belleza de la liturgia.
         A manera de conclusión. El Papa Francisco hace un llamamiento a 
todos los cristianos, obispos, presbíteros, diáconos, personas consagradas y 
�eles laicos, para que descubran la centralidad de la liturgia y la vivan. La 
formación nos lleva a comprender y a valorar lo que celebramos, por 
encargo del mismo Jesucristo.

         Todo esto es posible en la comunión de la Iglesia, anunciando al 
mundo la salvación, como exhorta San Francisco en el texto �nal.



117

TEMA 3
EL SACERDOTE COMO AGENTE DE FOMENTO

Y CONSTRUCCIÓN DE LA PAZ.

INTRODUCCIÓN

Pbro. Lic. Ernesto Hinojosa Dávalos.
Licenciado en Ciencias Sociales.

               «Es propio de la persona humana el no llegar a un nivel verdadera y 
plenamente humano si no es mediante la cultura, es decir, cultivando los 
bienes y los valores naturales. Siempre, pues, que se trata de la vida humana, 
naturaleza y cultura se hallan unidas estrechísimamente». Así lo cita el 
Concilio Vaticano II en la constitución dogmática Gaudium et spes (n. 53).

                 La Iglesia, doblemente milenaria, ha contribuido a la generación 
de cultura en la que han vivido innumerables generaciones a lo largo y 
ancho del mundo. La historia es testigo de ello. Mecenas de grandes artistas 
forjadores de sublimes obras de arte que elevan y engrandecen el espíritu 
humano, y quedan para la posteridad como testigos admirables de la 
capacidad humana de trascendencia. Por las aulas de conventos y 
seminarios, así como de sus escuelas y universidades, se han gestado 
innumerables pensadores e intelectuales que han contribuido 
grandemente al desarrollo de la ciencia, la literatura, la �losofía, la política, 
etc., contribuciones que en más de una ocasión han dado rumbo a la 
historia. Hombres y mujeres con espíritus sensibles a la creación de Dios 
que han dejado en arrebatos místicos poesía y composiciones de carácter 
espiritual sublimes y arrobadoras.

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3



118

               La generación de cultura ha hecho que la Iglesia sea interlocutora de 
su tiempo y en muchas ocasiones intercesora, le ha permitido entablar un 
diálogo creativo y propositivo; la sinergia que une esfuerzos comunes ante 
problemas comunes, ha producido resultados asombrosos para muchas 
generaciones. Tal ha sido el intercambio y aprovechamiento cultural con 
los que la Iglesia ha nutrido al mundo, particularmente al mundo 
occidental.

              Pero parece que nos hemos detenido. La Iglesia ya no genera cultura 
y si no lo hace no puede ser tampoco interlocutora, no puede comprender 
los problemas de su tiempo y estará lejos de ser una voz acreditada que 
intervenga en las grandes transformaciones que necesita el mundo. Con un 
píe clavado en la rancia tradición de prácticas medievales, no ha puesto el 
otro píe �rmemente en la renovación del Concilio Vaticano II, es decir, en el 
mundo actual. Los cristianos contemporáneos anhelamos los logros del 
pasado, conservamos lo que nos queda de esa grandeza y nos da miedo salir 
y arriesgarnos a cambiar el mundo por la fuerza del Evangelio. El llamado 
del Santo Padre el Papa Francisco, así como el de sus predecesores, es de 
renovarnos constantemente en el Espíritu Santo para que su sabiduría �uya 
en nuestras comunidades.

       Nuestro país sufre los terribles estragos de la violencia. Ésta ha 
alcanzado niveles inimaginables y las formas o sus expresiones son 
verdaderamente monstruosas. Al momento de escribir estas líneas, la cifra 
de fallecidos por violencia tan solo en lo que va de este  sexenio son  más  de

VER CON LOS OJOS DEL PADRE

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3



119

 mil; los desaparecidos suman más de 100 mil en todo el territorio nacional. 
Dos �agelos lacerantes de nuestra vida comunitaria. La escalada de 
violencia llega a todos, a nadie deja indemne, la sufren tanto el caminante 
cotidiano en la calle como el encumbrado empresario; lo mismo que el 
político y el ama de casa, así como el sacerdote o la religiosa. También los 
niños son víctimas fatales de esta demencial espiral de agresividad que 
parece haber contagiado a la sociedad. También la violencia se sufre en 
pequeñas dosis de la vida diaria: los pleitos, pequeños o grandes, en las 
familias, entre los vecinos, en el trabajo, en el trá�co, en el transporte 
público, etc., enturbia la manera de tratarse y envuelve las relaciones 
interpersonales con características de ansiedad, miedo, depresión o 
violencia.

          En este proceso de madurez comunitaria, la familia humana ha 
entrado en un momento de suprema crisis (GS 77). Las transformaciones 
culturales acontecidas en los últimos tiempos en nuestro país dan cuenta de 
ello, los valores sociales han cambiado, algunos con celeridad y otros 
lentamente. Por ejemplo, se ha pasado del asombro y el respeto por la 
persona en el vientre de su madre, a la aprobación y legalización del aborto; 
del matrimonio como base de la familia y la sociedad, a los mal llamados 
“matrimonios igualitarios”; de la de�nición sexual de lo masculino y lo 
femenino como parte de la identidad psicosexual, a la defensa de la 
diversidad sexual por la ideología de género; de la cultura de la paz y el 
encuentro, al distanciamiento social por miedo a la agresividad y la 
violencia; del estudio y la preparación como camino de vida y superación 
personal, al sueño de convertirse en in�uencer en las redes sociales y 
conseguir una vida fácil; de la �losofía y el amor a la verdad, a la corrupción,

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3



120

la mentira y la simulación. Este cambio de valores sociales por fuerza obliga 
también el cambio cultural. Es necesario señalar lo que la Iglesia entiende 
como cultura para comprender la necesidad de generarla: «Con la palabra 
cultura se indica, en sentido general, todo aquello con lo que el hombre 
a�na y desarrolla sus innumerables cualidades espirituales y corporales; 
procura someter el mismo orbe terrestre con su conocimiento y trabajo; 
hace más humana la vida social, tanto en la familia como en toda la sociedad 
civil, mediante el progreso de las costumbres e instituciones; �nalmente, a 
través del tiempo expresa, comunica y conserva en sus obras grandes 
experiencias espirituales y aspiraciones para que sirvan de provecho a 
muchos, e incluso a todo el género humano» (GS 53).

Consecuentemente a lo señalado por el Concilio Vaticano II, podemos 
decir que, por las formas de la sociedad actual, está generando una 
anticultura, especí�camente de la muerte, de lo andrógino, del miedo y la 
violencia, del desprecio del conocimiento, de la falsedad, entre otras formas 
de expresiones sociales que se van generalizando o han alcanzado ya una 
amplia aceptación como modo de conducta.

En estas circunstancias de la vida social, descuella la máxima necesidad 
imperante en todas las capas de la sociedad: la paz. Sin duda alguna, «la paz 
es hoy el ardiente anhelo de la humanidad». La paz, para que sea duradera 
debe ser parte de la cultura, es decir debemos construir la cultura de la paz.

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3



121

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO

            «Bienaventurados los que trabajan por la paz, porque ellos serán 
llamados hijos de Dios» (Mt 5,9). El verdadero discípulo del Señor es un 
agente de paz y reconciliación. Los sacerdotes están llamados a replicar en 
sus vidas y comunidades el mensaje evangélico de paz. Inmerso en la vida 
de sus ovejas como su pastor, el sacerdote también goza y padece lo mismo 
que ellas. No se sustrae al ambiente de su comunidad porque forma parte de 
ella, vive tanto sus tiempos como sus problemas. «También Jesús vivió en 
tiempos de violencia.

                 Él enseñó que el verdadero campo de batalla, en el que se enfrentan 
la violencia y la paz, es el corazón humano: “Porque de dentro, del corazón 
del hombre, salen los pensamientos perversos” (Mc 7,21). Pero el mensaje 
de Cristo, ante esta realidad, ofrece una respuesta radicalmente positiva: él 
predicó incansablemente el amor incondicional de Dios que acoge y 
perdona, y enseñó a sus discípulos a amar a los enemigos (cf. Mt 5,44) y a 
poner la otra mejilla (cf. Mt 5,39). Cuando impidió que la adúltera fuera 
lapidada por sus acusadores (cf. Jn 8,1-11) y cuando, la noche antes de 
morir, dijo a Pedro que envainara la espada (cf. Mt 26,52), Jesús trazó el 
camino de la no violencia, que siguió hasta el �nal, hasta la cruz, mediante la 
cual construyó la paz y destruyó la enemistad (cf. Ef 2,14-16). 

21 Discurso del Santo Padre Francisco a una delegación de autoridades
del budismo de Mongolia, 28/05/2022

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3



122

            Por esto, quien acoge la Buena Noticia de Jesús reconoce su propia 
violencia y se deja curar por la misericordia de Dios, convirtiéndose a su vez 
en instrumento de reconciliación, según la exhortación de san Francisco de 
Asís: “Que la paz que anunciáis de palabra la tengáis, y en mayor medida, en 
vuestros corazones”».

Es el corazón humano, emociones, sentimientos y pensamientos, el primer 
campo donde se realiza la batalla para construir la paz. «…por eso la paz 
jamás es una cosa del todo hecha, sino un perpetuo quehacer. Dada la 
fragilidad de la voluntad humana, herida por el pecado, el cuidado por la paz 
reclama de cada uno constante dominio de sí mismo y vigilancia por parte 
de la autoridad legítima» (GS 78).

               El sacerdote, un hombre tomado de entre los hombres (Hb 5,1) que 
habita en medio de un pueblo de labios impuros (Is 6,4), es el primero en 
ser llamado a puri�car su corazón para que asumiendo la voluntad divina, 
toda su persona se convierta en mensajero, agente y constructor de paz. 
Como sacerdote de Cristo, está llamado a ser promotor de paz en el corazón 
de su comunidad. El grito desesperado de las víctimas clamando justicia al 
cielo puede decirse que es del mismo Cristo que «levanta su voz para 
despertar la caridad de sus discípulos» (GS 88).
                No obstante, esta apremiante situación que carcome la realidad por 
la violencia, pareciera que tanto la Iglesia como sus sacerdotes han bajado 
las manos en la generación de cultura y en el trabajo por la construcción de 
la paz como exigieran las bienaventuranzas.

22 Mensaje del Santo Padre Francisco por la 50 Jornada Mundial de la Paz, 1/01/2017

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3



123

            Una pasividad pasmosa nubla la visión de atender urgentemente los 
signos de los tiempos. Llamados a ponerse en camino, «Es en Cristo, el 
Señor, nuestra Paz, y en su Evangelio de gracia, de vida, de justicia y de paz 
que encontraremos la brújula, la inspiración y la fuerza, para salir de esta 
situación de inamovilidad y comenzar a caminar, guiados por esa luz tenue 
pero inextinguible de la fe; comencemos a construir, lenta pero 
inexorablemente, la nueva Iglesia y sociedad que soñamos para nuestro 
país.

Es un proceso pausado, gradual, sostenido, pero, así lo creemos, imparable 
porque es portador de las semillas, de los valores y principios del 
Evangelio».

La paz no vendrá sola, no se construye por mero deseo, sin embargo, 
encuentra en los sacerdotes de Cristo, verdaderos agentes de amor y 
misericordia. Es necesario, por tanto, que con mucha seriedad renueven el 
entusiasmo y asuman la responsabilidad de generar aquellos cambios 
necesarios que ayuden a asegurar en sus comunidades las condiciones de 
vida favorables para la justicia, la solidaridad y la paz, «porque el espíritu de 
caridad en modo alguno prohíbe el ejercicio fecundo y organizado de la 
acción social caritativa, sino que lo impone obligatoriamente» (GS 88).

23 Carlos Gar�as Merlos, Arzobispo de Morelia, Utopías,
Revista de la Arquidiócesis de Morelia, año 2021, no. 25

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3



124

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO

             Siendo el sacerdote discípulo del Señor, le corresponde imitar su 
vida y replicar sus enseñanzas. «Gustar las cosas de arriba no disminuye la 
importancia de la misión que les incumbe de trabajar con todos los 
hombres en la edi�cación de un mundo más humano» (GS 57).
       La vida pastoral del sacerdote es muy diversa, entregado a la 
santi�cación de sus ovejas, busca las maneras para que su comunidad siga 
creciendo en el bien suscitado por el Espíritu Santo. Sensible a los peligros 
que amenazan a su rebaño, hace sinergia con diversos actores de la sociedad 
para lograr los bene�cios que ofrezcan un mejor vivir para sus feligreses. En 
medio de todos estos esfuerzos, no se pueden olvidar aquellos que ayudan a 
construir la paz, «el deseo de paz se corresponde con un principio moral 
fundamental, a saber, con el derecho y el deber a un desarrollo integral, 
social, comunitario, que forma parte del diseño de Dios sobre el hombre. El 
hombre está hecho para la paz, que es un don de Dios».
                En estos tiempos de violencia y agresividad es urgente trabajar para 
lograr una verdadera cultura de la paz. Estos tiempos ofrecen una 
oportunidad histórica para que la Iglesia se convierta en actor de la vida 
social, asumiendo su papel evangélico de ofrecer a los hombres el anuncio 
de la paz emparejado con la promoción humana. 
          Es necesario que nuestras programaciones, acciones, subsidios y 
formación en las diferentes pastorales tengan como eje transversal la 
cultura de la paz y se incluyan las experiencias que otras personas e 
instituciones han logrado en este campo. 

24 Mensaje del Santo Padre Benedicto XVI por la 47 Jornada Mundial de la Paz, 1/01/2013

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3



125

             Comparto con ustedes cinco ejes que como sacerdotes podemos 
aportar a la construcción de la paz propuestos por el Arzobispo de Morelia 
Carlos Gar�as Merlos:

          1.   Oración por la paz
Acciones concretas que podemos implementar son: la Eucaristía por la paz; 
el Rosario por la paz; la Hora Santa por la paz; procesiones por la paz y las 
víctimas de la violencia; los Espacios Sagrados por las víctimas de las 
violencias, etc.

         2.    Fomentar ambientes, lenguajes y expresiones relacionadas
         con la paz
Entre otras acciones se pueden llevar a cabo Jornadas de Formación 
Técnica en Respuesta en Crisis; ofrecer la Formación de los catequistas 
como constructores de Paz; impulsar desde la Pastoral Familiar una 
verdadera educación para la paz a las nuevas generaciones; así como la 
educación para la justicia y la paz de los jóvenes desde la Pastoral Juvenil.

          3.   Crear vínculos y estrategias eclesiales y sociales para
           la  construcción de la paz, fomentando el diálogo social
Dar respuesta a la situación de crisis y de inseguridad no es solo 
competencia del Estado, sino de toda la sociedad, por eso es necesario la 
vinculación con Organizaciones, Colectivos y Asociaciones que trabajan 
para lograr el objetivo de la paz.

25 Carlos Gar�as Merlos, Arzobispo de Morelia, Utopías,
Revista de la Arquidiócesis de Morelia, año 2021, no. 25

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3



126

          4.   La formación permanente del presbiterio para
           la construcción de la paz
Las acciones que se pueden implementar en este campo de la vida 
sacerdotal son cursos y talleres de capacitación de intervención

          5.   Atención integral a las víctimas de la violencia
Cuando las personas o las familias son golpeadas por algunas de las formas 
de violencia más agresivas, se encuentran en una situación de indefensión y 
alta  vulnerabilidad,  que  puede  derivar  hasta  en una  situación de terror y
de encerramiento.
Busquemos ofrecer recursos espirituales y pastorales para que estas 
personas y familias en situación de mucho dolor puedan recibir el 
acompañamiento que requieren. El recurso de una comunidad cristiana 
que acoge y acompaña en la fe, suele ser de mucho valor, lo mismo que el 
recurso de la palabra de Dios que anima, consuela y alienta la esperanza en 
las situaciones difíciles. Capacitémonos para escuchar, generando una 
relación de con�anza y de apoyo moral y espiritual, de manera que 
podamos reducir al máximo los efectos de la violencia en las personas, en 
las familias y en las comunidades.

Es importante reconocer que ante el panorama de violencia extendida por 
todo el territorio nacional, el trabajo parece abrumador. Es posible que un 
sacerdote solo o una comunidad no alcance a dar respuesta a todas las 
exigencias de la cultura de la paz. Sin embargo, es esperanzador que los 
esfuerzos puedan ser unidos y compartidos por las diferentes instancias de 
la vida diocesana, entre ellos el Decanato. 

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3



127

Es decir, se pueden promover acciones comunes, así como espacios de 
formación y encuentro en el Decanato, diversi�cando así las acciones y los 
recursos para obtener mejores resultados.

No está por demás recordar que la respuesta de Dios a las oraciones y 
súplicas de tantos �eles y de la Iglesia en general por la paz, la encuentra en 
los sacerdotes de Cristo.

                   Para el compromiso
            ¿Qué acciones concretas puedes emprender en tu parroquia para 
construir la cultura de la paz?

                 Como Decanato ¿es posible que se asuma una acción concreta que 
ayude a la construcción de la paz?

Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3





Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

TEMA 4
FE Y COMPROMISO SOCIAL,

LA PARTICIPACIÓN EN LA COMUNIDAD HUMANA,
DESAFÍOS A LA PASTO�L SOCIAL EN NUESTRO TIEMPO.

Pbro. Lic. Paulo César Barajas García. 
Licenciado en Ciencias Sociales.

            La vida cristiana personal debe asumirse reconociendo que el 
Evangelio es fuente, no sólo de una relación individual con Dios sino, de 
una relación en la que la vida social llega a ser ámbito de fraternidad, de 
justicia, de paz, de dignidad para todos, por ello tanto el anuncio como la 
experiencia cristiana tienden a provocar consecuencias sociales, de modo 
que la fe, si ha sido verdaderamente aceptada, incide sobre nuestra vida 
integralmente.

            A través del presente texto deseamos presentar algunos de los 
desafíos que en nuestro especí�co contexto diocesano y nacional enfrenta 
la actividad pastoral en su dimensión social. En el discernimiento de los 
desafíos contemporáneos, la luz que los principios de la Doctrina Social de 
la Iglesia nos ofrecen, nos conducirá a reconocer diversas tareas a impulsar 
fundados en la Caridad en la verdad testimoniada por Jesucristo «principal 
fuerza impulsora del auténtico desarrollo de cada persona y de toda la 
humanidad». 

129

26 Cfr. Evangelii gaudium n. 180. En adelante EG.
27Caritas in veritate n. 1.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

130

                  1.-Un primer acercamiento…

                 Partamos de alguno de los desafíos de la realidad que para pastoral 
social señalaba ya nuestro II Sínodo Diocesano, donde no sin maravillarnos 
descubrimos la actualidad y vigencia de las palabras que desde hace casi 
treinta años nos acompañan.

Entre otros el II Sínodo Diocesano indicaba como prevalecía en general en 
la comunidad Diocesana un desconocimiento y poco aprecio de la Doctrina 
social de la Iglesia, así como la no equilibrada integración de la pastoral social 
con la pastoral profética y litúrgica. Señalaba también la poca preocupación por 
la formación sistemática de los laicos a �n de que asuman, la responsabilidad de 
ser fermento transformador de la sociedad, así como la separación entre 
actuación y creencia �ente a la gravedad de los problemas sociales que se dan en 
nuestro ambiente socio-cultural y contradicen nuestro ser de cristianos , cabe 
señalar que este último desafío resuena en lo que en cierta manera 
identi�cará el PGP como el problema antropológico cultural de los católicos en 
nuestro país.

28 Cfr. Documento Conclusivo II Sínodo Diocesano de la Arquidiócesis de Guadalajara,
Desafío n. 126. En adelante IISD
29Cfr. IISD, Desafío n. 127.
30Cfr. IISD, Desafío n. 129.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

131

                   Otro elemento a considerar como una de las claves más importante 
de este trabajo, y que determinará nuestro actuar pastoral en estos ámbitos, 
es sin duda la necesidad de favorecer la sensibilización de los sacerdotes, de los 
religiosos y de las religiosas ante los problemas sociales que padecemos, que el 
Segundo Sínodo Diocesano señalaba en el desafío n. 131.

           A la vez, entre las líneas pastorales que el Segundo Sínodo 
mencionaba está la de promover la difusión de la Doctrina social de la Iglesia 
referente a la política, a la economía, a la cultura, a los derechos humanos y su 
aplicación a la realidad de la diócesis a través de medios e�caces, que también 
encontramos en el PGP en los nn. 80 y 176 (a); otra línea señalaba la 
necesidad de impulsar la capacitación y la formación de equipos de sacerdotes, 
religiosos y laicos que tengan carisma para atender problemas sociales urgentes, 
como drogadicción, alcoholismo, prostitución, emigrantes, indigentes, niños de la 
calle, empleadas domésticas, enfermos de sida, etc,.a quienes podemos incluir 
en el n. 402 del Documento de Aparecida en el que se enumeran los nuevos 
rostros su�ientes de Cristo.

31 Cfr. IISD, Desafío n. 133.
 32Cfr. IISD, Desafío n. 134.
 33El Documento de Aparecida en el n.  402 nos presenta los rostros de los nuevos
excluidos en: los migrantes,  las víctimas de la violencia, los desplazados y refugiados, las
víctimas del trá�co de personas y secuestros, los desaparecidos, los enfermos de HIV y de
enfermedades endémicas, tóxico dependientes, los adultos mayores, los niños y niñas que
son víctimas de la prostitución, pornografía y violencia o explotados en el trabajo infantil,
las mujeres maltratadas, las personas víctimas de la exclusión y del trá�co para la explotación
sexual, personas con capacidades diferentes, grandes grupos de desempleados/as, los
excluidos por el analfabetismo tecnológico, las personas 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

132

            Una más de las “intuiciones pastorales” de nuestro citado Sínodo 
Diocesano y que es de las más identi�cadas también hoy en el PGP es la 
necesidad de que en los materiales de catequesis haya contenidos de la Doctrina 
social de la Iglesia para responder mejor al Evangelio de la caridad y las 
exigencias de la Nueva Evangelización. 
                    Por otra parte, algunas de las disposiciones del Sínodo,
llamaban a:
                      - despertar y avivar, en los �eles laicos, la dimensión social de la 
caridad, procurando la realización del bien común desde la propia área de 
competencia.
                            - procurar que, en la formación permanente para el presbiterio, se 
tome muy en cuenta la actualización en los temas básicos de la pastoral social y la 
profundización en la Doctrina social de la Iglesia.

                  Además de la necesidad de que todas las parroquias tuvieran junto 
con otros equipos, el equipo especí�co de pastoral social; la necesidad de 
formación de especialistas en la Doctrina social de la Iglesia; la necesaria 
elaboración de material orientador para impulsar la pastoral social en los 
distintos ambientes y niveles de nuestra realidad diocesana e impulsar diversas 
iniciativas que ayuden a despertar el compromiso por la promoción humana 
integral, como parte de la tarea evangelizadora de nuestra comunidad. 

que viven en la calle de las grandes urbes, los indígenas y a�oamericanos,
campesinos sin tierra y los mineros. 
34Cfr. Cfr. IISD, Desafío n. 136.
 35Cfr. Conferencia del Episcopado Mexicano, Proyecto Global de Pastoral 2031-2033,
nn. 80 y 176 (a); En adelante PGP.
 36Cfr. IISD Disposición n. 26.
 37Cfr. IISD Disposicón n. 27.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

133

                     Estos elementos presentan ya así ante nuestro horizonte algunas 
urgencias pastorales que han llegado hasta nuestros días, algunas casi 
intactas, y que nos llaman a una cotidiana vivencia de la Caridad y a la 
integración progresiva de la DSI en nuestra vida pastoral;
       Señalamos sin embargo que, por la necesidad de circunscribir 
este tema, quedará pendiente a otro momento analizar los desafíos que 
tanto el estilo de vida de las grandes ciudades como el cuidado de la casa 
común, signi�can para la Pastoral Social de hoy.

                  2.- Los acentos del Proyecto Global de Pastoral
                   2031- 2033 para la Pastoral Social.

                     El Plan Global de Pastoral 2031-2033 de la CEM, es un proyecto 
que no se pretende atropellar, suplantar o nuli�car lo que cada diócesis 
hace; sino que ofrece, mediante un estudio sistemático y profundo de la 
realidad nacional es sus distintas dimensiones, una serie de criterios que 
faciliten la e�cacia de tales tareas, mediante un ejercicio pastoral más 
coordinado, sinérgico, transversal, subsidiario y gradual.

El PGP busca precisar y responder al núcleo problemático que aglutinó 
toda la realidad expresada y que es denominado problema antropológico-
cultural: “…Por eso, con más fuerza y convicción creyente que nunca, 
queremos ahora a�rmar, con corazón y mente de pastores, que para 
nosotros el misterio del hombre sólo se esclarece en el misterio del Verbo 
encarnado. Porque Adán, el primer hombre, era �gura del que había de venir, es 
decir, Cristo nuestro Señor.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

134

                       Cristo, el nuevo Adán, en la misma revelación del misterio del Padre 
y de su amor, mani�esta plenamente al hombre al propio hombre y le descubre la 
sublimidad de su vocación (GS 22).

                A partir de lo cual se reconoce la urgencia de que, valorando 
nuestra dignidad común, junto a otros hermanos que desde otras 
trincheras trabajan por este noble empeño, delante de Dios y como una 
responsabilidad histórica se busquen concretizar nuestras respuestas a las 
situaciones que hoy aquejan nuestra nación y que son una llamada a la 
conversión pastoral.

                        En concreto la tercera parte del PGP se busca que toda la Iglesia 
en México reconozca la gravedad y necesidad de algunas opciones 
pastorales para acompañar y afrontar estos momentos cruciales de nuestro 
país y de la humanidad. Se han identi�cado y se presentan así seis opciones 
pastorales con una serie correspondiente compromisos buscan de manera 
operativa ser la respuesta que los miembros de la Iglesia en México estamos 
llamados a aportar desde lo que nos es propio, de manera humilde, 
respetuosa, dialogante, incluyente, pero a la vez que valiente y profética, en 
orden a la construcción de una sociedad más humana y que procure el 
desarrollo integral de sus miembros a la luz de Jesucristo Redentor y de 
Santa María de Guadalupe.

38 Cfr. PGP n. 87.
39Cfr. PGP n. 164.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

135

                 A continuación, mencionamos las opciones establecidas en el 
PGP, resaltando aquellas que directamente se vinculan a la pastoral social, 
además de los ejes fundamentales que en el actual trienio 2021-2024, la 
CEM ha establecido, así como los compromisos pastorales que tocan 
directamente la pastoral que nos ocupa. Para una visión completa de las 
opciones pastorales, su especi�cación y el total de los compromisos 
pastorales referimos a los correspondientes números del PGP.

         a- Opción por una Iglesia que anuncia y construye
              la dignidad humana.

             De esta opción se ha establecido el Eje Familia, desde el que se llama 
a implementar el compromiso pastoral de atender especialmente a las 
necesidades materiales y espirituales de la familia, base fundamental de la 
sociedad y de la Iglesia, para que cumpla su misión de educar en los valores 
humanos y cristianos (PGP 173 d).

         b- Opción por una Iglesia comprometida con la paz
              y las causas sociales.

            De esta opción surge un primer Eje que mira a la Violencia: por el que 
se llama implementar el compromiso pastoral de dialogar y colaborar con la 
sociedad civil y con los organismos nacionales e internacionales para 
construir la paz.

40 Cfr. PGP nn. 172-188.
41Cfr. PGP 176 c.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

136

           A la vez se identi�ca un segundo Eje que mira a los Migrantes: en el 
que se reconoce el compromiso pastoral de recibir con caridad, acompañar, 
defender los derechos e integrar a los hermanos y hermanas migrantes que 
transiten o deseen permanecer con nosotros.  

          c- Opción por una Iglesia que comparte con los adolescentes
                y jóvenes, la tarea de hacer un país lleno de esperanza,
                alegría y vida plena.

          Desde esta opción se establece el Eje Jóvenes, en el que se propone 
instrumentar iniciativas pastorales para acercarnos a los adolescentes y 
jóvenes en sus diversas realidades y ambientes campesino, indígena, 
estudiantil, obrero, migrante, urbano y como jóvenes adultos, con una 
disposición a la escucha y al diálogo, ayudando a fortalecer su proyecto de 
vida.

42 Cfr. PGP 176 f.
43Cfr. PGP 188 b.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

137

       Finalmente enunciamos sin buscar ser exhaustivos quince de los 
compromisos pastorales del PGP que nacen de las seis opciones y que se 
re�eren a tareas que tienen vinculación inmediata con la pastoral social, 
entre los cuales:

1.  Destacar en los espacios eclesiales de evangelización y catequesis una 
formación antropológica cristiana de manera integral y sistemática, 
presentando con claridad la persona de Jesucristo como modelo de hombre 
desde una perspectiva kerigmática. n.173 a.
2.  Incorporar la Doctrina Social de la Iglesia como un eje transversal en la 
formación de los agentes de pastoral, en las catequesis ordinarias y pre-
sacramentales de todos los �eles cristianos. n. 175 a
3.  Impulsar y reconstruir el sentido comunitario de nuestras comunidades, 
para que toda persona se involucre y participe en las causas sociales de la 
sociedad. n. 175 b.
4.   Fomentar el sentido de responsabilidad civil de los ciudadanos.
n. 175 f.
5.  Implementar las estructuras necesarias a través de los diversos consejos 
de pastoral y asuntos económicos en las parroquias, para favorecer la 
colaboración de los laicos y hacer operativos los principios de comunión y 
participación. n. 179 b.
6.  Promover el liderazgo femenino y una participación más amplia en la 
vida de la Iglesia desde un auténtico respeto a su dignidad. n. 179 e.
7. Como una Iglesia en salida, fortalecer la experiencia de la Misión 
Continental, así como la misión “Ad gentes”, a �n de que podamos hacernos 
presentes en todas las periferias existenciales y geográ�cas. n. 183 a.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

138

8. Realizar con efectividad y creatividad, en los diferentes ámbitos 
eclesiales, el compromiso de hacer una Iglesia pobre para los pobres (EG 
198). n. 186 a. 
9.  Implementar y hacer crecer centros de escucha y atención a víctimas.
n. 186 b.
10.  Identi�car y acompañar a los grupos vulnerables de nuestra sociedad: 
migrantes, mujeres violentadas, indigentes, damni�cados por los 
constantes desastres de la naturaleza, jóvenes en situaciones de riesgo, 
enfermos y presos, entre otros. n. 186 c. 
11. Crear centros de apoyo para el desarrollo integral de las personas, 
impulsando de manera especial, la promoción económica para el trabajo 
comunitario y solidario. n. 186 d. 
12.   Crear o fortalecer los grupos de Cáritas. n. 186 e. 
13.  Promover iniciativas de educación y desarrollo humano integral de los 
adolescentes y jóvenes en nuestras parroquias, en espacios donde se sientan 
atendidos y acompañados, con el esfuerzo y la participación de los mismos 
jóvenes y de las familias. n. 188 a.
14.  Instrumentar iniciativas pastorales para acercarnos a los adolescentes y 
jóvenes en sus diversas realidades y ambientes: campesino, indígena, 
estudiantil, obrero, migrante, urbano y como jóvenes adultos, con una 
disposición a la escucha y al diálogo, ayudando a fortalecer su proyecto de 
vida. n. 188 b.
15.  Realizar proyectos pastorales encaminados a acompañar y ayudar a los 
jóvenes en riesgo de: violencia, narcotrá�co, prostitución, trata de 
personas, etc., con ambientes más sanos que les ayude a desarrollar su 
espíritu juvenil. 188 e.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

139

                  3.-La importancia de la Doctrina de la Iglesia para inspirar
                    una respuesta Pastoral

             Sin lugar a duda, la búsqueda de la conversión cristiana nos exige 
revisar «especialmente todo lo que pertenece al orden social y a la 
obtención del bien común». Creemos en que Dios quiere la felicidad de sus 
hijos también en esta tierra, aunque estemos llamados a la plenitud eterna. 
Por ello vivencia de integral de nuestra fe, no ha de permanecer sin in�uir en 
la vida social y nacional, o sin preocuparnos por la salud de las instituciones 
de la sociedad civil, o sin opinar sobre los acontecimientos que afectan a los 
ciudadanos.
               Encontramos también esta inquietud en el objetivo diocesano del 
VI plan pastoral al señalar la importancia de la formación integral permanente 
de laicos y consagrados. Ya el Papa Benedicto XVI advertía en la Caritas in 
veritate que «Sin el saber, el hacer es ciego, y el saber es estéril sin el amor. En 
efecto, “el que está animado de una verdadera caridad es ingenioso para 
descubrir las causas de la miseria, para encontrar los medios de combatirla, 
para vencerla con intrepidez”».
                  La re�exión y la formación permanente especí�ca es una tarea que 
incumbe a las comunidades cristianas desde las cuales se podrá tanto 
analizar con objetividad y sin �ltros la situación propia, para reconocer 
cuánto y cómo inciden, en cada realidad, las graves cuestiones sociales que 
afectan al mundo actual, y de este discernimiento podrán surgir las 
respuestas pastorales que hagan presente la misericordia en las periferias 
existenciales identi�cadas.
44           45 Cfr. EG n. 182. Cfr. EG n. 183.
46          47 Cfr. VI Plan Diocesano de pastoral n. 107. CV n. 30.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

140

            Para cada uno de nuestros procesos pastorales, aun para los más 
recientes, sin duda que el inicio de los procesos de formación permanente 
como parte de las acciones prioritarias, serán de gran ayuda en el origen de 
obras que permitan ir realizando los compromisos pastorales, las opciones 
y los objetivos que cada comunidad cristiana haya identi�cado y asumido. 
Sin duda que el conjunto del pensamiento social de la Iglesia que, siendo 
positivo y propositivo, se orienta a una acción transformadora, favorecerá la 
creatividad y empeño para que la Iglesia sea un signo de la esperanza que 
brota del amor a Dios en nuestros hermanos.

                  4.-Promover la renovación eclesial desde la conversión
                   pastoral y misionera

            En la búsqueda de la renovación eclesial, en la comunión con el 
Señor, estamos llamados a procurar los medios necesarios para avanzar en 
el camino de una conversión pastoral y misionera, que no puede dejar las 
cosas como están. En la Iglesia ya no es su�ciente una «simple 
administración» es urgente tomar conciencia de la llamada a un «estado 
permanente de misión»; a una renovación, entendida como apertura a una 
permanente reforma de nosotros mismos por �delidad a Jesucristo, donde 
las estructuras posean una vida que las anime, las sostenga y las juzgue, 
reconociendo la indispensable «�delidad de la Iglesia a la propia 
vocación».

48 Cfr. EG n. 182.
49Cfr. EG n. 25.
50Cfr. EG n. 26.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

141

            La búsqueda de esta renovación eclesial, nos llama a asumir la 
“opción misionera” que es capaz de transformarlo todo: costumbres, 
estilos, horarios y lenguajes. El ser “más misionera”, de la pastoral ordinaria 
signi�ca que sea más expansiva y abierta, favoreciendo por el testimonio y 
vida de los agentes pastorales la respuesta positiva del total de los 
bautizados, aquellos a quienes Jesús ha convocado a su amistad.

            En este proceso de misión a la que hemos sido llamado en los 
distintos niveles eclesiales, cada Parroquia ha de ser reconocida y asumida 
como una estructura aun válida, pero que también puede ser enriquecida 
por la plasticidad y favorecida por la creatividad misionera del Pastor y de la 
comunidad. Para ella, la llamada a reformarse y adaptarse signi�ca una 
mayor relación y contacto con los hogares y con la vida del pueblo, evitando 
convertirse en un ente aislado, elitista y autorreferencial al interno de la 
comunidad. Las comunidades están llamadas a ser verdaderamente 
ámbitos de viva comunión y participación, en colaboración con las demás 
instituciones eclesiales que actúan en favor de la evangelización. 

51 Cfr. EG n. 26.
52Cfr. EG n. 28.
53Cfr. EG n. 29. El Papa Francisco nos invita en EG a reconocer que las demás instituciones
eclesiales, son una riqueza de la Iglesia que el Espíritu suscita para evangelizar todos los
ambientes y sectores. aportan un nuevo fervor evangelizador y una capacidad de diálogo
con el mundo que renuevan a la Iglesia. Pero no pierdan el contacto con esa realidad tan
rica de la parroquia del lugar, y que se integren gustosamente en la pastoral orgánica de
la Iglesia particular. Evitando parcializar el Evangelio y la Iglesia, y que no se conviertan
en nómadas sin raíces. 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

142

                    En cada lugar donde se encuentra, la Iglesia está llamada a mirar 
en dirección de los más necesitados, de las periferias del propio territorio y 
de los nuevos ámbitos socioculturales; con permanente discernimiento, 
puri�cación y reforma, y fomentando la comunión misionera de las 
primeras comunidades cristianas, donde los creyentes tenían un solo corazón 
y una sola alma.

               Además de ser fuente y signo de comunión, la Iglesia, con su 
Pastoral Social, y como ya se señaló, debe dar acogida y acompañar a estas 
personas excluidas en los ámbitos que correspondan.

                   5.-Evangelización de lo social y Dimensión social
                   de la Evangelización.

                        La Evangelii gaudium, del Papa Francisco ha sido una especí�ca 
ocasión para profundizar en “La dimensión social de la Evangelización”, 
llamándonos a reconocer que la evangelización posee una dimensión 
social, que debe estar debidamente explicitada, para no des�gurar el 
sentido auténtico e integral de la misión evangelizadora, es por tanto 
dimensión necesaria para la integralidad de la obra de evangelización. 

54 Cfr. EG n. 30.
55Cfr. EG n. 31. Cfr. Hch 4,32.
56Cfr. EG n. 176.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

143

             Nos dice el Papa que en el kerygma hemos de reconocer un 
contenido ineludiblemente social, pues en el corazón mismo del Evangelio 
está la vida comunitaria y el compromiso con los otros. Por ello la caridad 
hacia cada hombre es el centro de la inmediata repercusión moral del 
contenido del primer anuncio. Así quien sinceramente acepta el anuncio 
del Evangelio ha de asumir libremente las consecuencias que en él se 
contienen, y está llamado a dejarse amar por Dios y a amarlo con el amor 
que Él mismo nos comunica, asumiendo en la propia vida el deseo del bien 
de los demás. Creer en Dios, es para cada hombre una llamada a amar el 
bien de todos los hombres.
                 Nuestra fe nos llama a salir de nosotros mismo hacia los hermanos, 
como respuesta a la donación gratuita de Dios. Por ello el servicio de la 
caridad es también una dimensión constitutiva de la misión de la Iglesia y 
expresión irrenunciable de su propia esencia. Señala el Papa Francisco que, 
de la naturaleza misma de la Iglesia, brota la caridad efectiva con el prójimo, 
la compasión que comprende, asiste y promueve, por lo que podemos 
reconocer que la Iglesia es caritativa por naturaleza. La íntima conexión 
presente entre evangelización y promoción humana que nos señalan los 
evangelios, ha de expresarse y desarrollarse en toda acción evangelizadora.
                   El Evangelio es fuente no sólo de una relación personal con Dios 
sino de una relación en la que la vida social llega a ser ámbito de fraternidad, 
de justicia, de paz, de dignidad para todos. El anuncio como la experiencia 
cristiana tienden a provocar consecuencias sociales. La fe si ha sido 
verdaderamente aceptada incide sobre nuestra vida integralmente. 
                      
57 Cfr. EG n. 177.

58Cfr. EG n. 179.
59Cfr. EG n. 180.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

144

                  Conclusión. 

                      La parte más importante de este espacio de re�exión será no 
solo darnos cuenta de los desafío y retos que enfrentamos como Iglesia y 
como sociedad en el ámbito de nuestras relaciones comunitarias, sino el 
que como seres relacionales nos abramos a la comunión, dando lugar 
aquellas respuestas y procesos que favorezcan que todos los seres humanos 
puedan vivir en conformidad a la dignidad que han recibido y de Dios.

              Y que todo lo que se ve como una propuesta en lo que anteriormente 
se ha expuesto pueda impulsar a reconocer aquello que está realmente 
presente en el propio contexto y comunidad, para que juntos se pueda 
crecer y puri�car lo que es contrario a una vida humana digna.

               De manera particular es urgente reconocer y asumir que la Iglesia 
sigue siendo espacio de humanización y maestra en humanidad, sobre todo 
en momentos en los que reaparecen posturas opuestas a su participación en 
la vida social. Así es la Iglesia misma la que está llamada a reconocer no solo 
su vocación a guiar a los hombres al encuentro eterno con el Creador y a 
hacer presente el reino de Dios en la historia, sino a insistir y dar testimonio 
ante la humanidad de que: «la caridad en la verdad, de la que Jesucristo se ha 
hecho testigo con su vida terrenal y, sobre todo, con su muerte y resurrección, es la 
principal fuerza impulsora del auténtico desarrollo de cada persona y de toda la 
humanidad»



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

145

TEMA 5
EL SILENCIO PA� LA SABIDURÍA:

LOS SACERDOTES MAYORES.
Pbro. Jorge Luna Casillas.

Licenciado en Diseño Grá�co.

                   “El silencio es precioso, sobre todo en este bullicio de la ciudad 
moderna. En un mundo de ir y venir, subirse al vehículo del silencio es 
como conquistar la fortaleza, la cordura y la paz. Percibimos que el silencio 
es un gran maestro para aprender sus lecciones, se debe prestar atención: 
¿Quieres aprender a ser creativo? Silencio... ¿Quieres la estabilidad?... 
Silencio ¿Quieres vivir la sabiduría?... Silencio, ¿Quieres llegar ya al �nal del 
viaje que es el Señor?... Silencio. En este momento está el Señor contigo, 
deja que se calmen las aguas de las preocupaciones, deja tus sueños, tus 
dolores,...” 
               Esperamos sinceramente que estas sugerencias cumplan el objetivo 
de hacer más llevadera la vida de los sacerdotes adultos mayores. La 
preocupación de la Iglesia por la atención pastoral de los sacerdotes 
mayores es ciertamente necesaria; pero se torna más urgente en los últimos 
años al creciente abandono que sufren las personas mayores de parte de la 
sociedad, incluso de sus propias familias.

En numerosas oportunidades San Juan Pablo II señaló la necesidad de 
“priorizar” y “centralizar” toda acción pastoral al interno de la vida 
consagrada.  El lugar de las personas  mayores está en el seno de sus  propias

VER CON LOS OJOS DEL PADRE.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

146

familias, y allí merecen una atención privilegiada por deber de gratitud y 
veneración. Recordamos que en las Sagradas Escrituras se presenta al 
anciano como “símbolo de la persona rica en sabiduría y llena de respeto a 
Dios” (Eclesiástico 25, 4-8).

                   El valor de la vida no puede juzgarse “principal y exclusivamente 
como e�ciencia económica, consumismo desordenado, belleza y goce de la 
vida física, olvidando las dimensiones más profundas relacionales, 
espirituales y religiosas de la existencia” Evangelium Vitae, n. 23

                   Nos dice el Santo Padre Francisco en su alocución a la unión de 
Movimientos Diocesanos de Personas Ancianas de Italia el 23 de marzo de 
2020: “La entrada en la tercera edad ha de considerarse como un privilegio; 
y no sólo porque no todos tienen la suerte de alcanzar esta meta; si no 
también y sobre todo, porque ésta es el periodo de las posibilidades 
concretas de volver a considerar mejor el pasado, de conocer y de vivir más 
profundamente el misterio pascual, de convertirse en ejemplo de la Iglesia 
para todo el Pueblo de Dios”.

                     Advierte también que “aprender a envejecer requiere sabiduría y 
valor”, porque la experiencia de la vejez es uno de los capítulos más difíciles 
del gran arte de vivir”.

                     Todos debemos sentirnos invitados a estimar y valorar a las 
personas de edad, a acompañarlas y ayudarlas. A su vez, los sacerdotes 
mayores deben esforzarse para asumir un rol activo tanto en la Iglesia como 
en la sociedad.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

147

                Es un hecho triste, pero real, la falta de preocupación cuando un 
verdadero abandono que se da en muchas diócesis en orden a la atención de 
sus mayores.  Muchos son “excluidos” del trato normal con sus familiares y 
comunidades; muchos son «marginados» por las graves de�ciencias en la 
atención de la salud.  Junto a esta triste realidad también falta en gran 
medida una adecuada atención humana, espiritual y religiosa. Es deber y 
misión de la Comunidad Eclesial llevar la “Buena Nueva” a sus miembros 
de más edad. Es necesario conocer la situación de su fe, pues “el anciano 
puede haber llegado a esa edad con una fe sólida y rica... otros viven una fe 
más o menos oscurecida y una débil práctica cristiana...; a veces el anciano 
sacerdote llega a su edad con profundas heridas en el alma y en el cuerpo.   
Cada una de estas situaciones requiere un acompañamiento particular para 
acrecentar la Fe y sostener la Esperanza en la Vida Futura.

                En el actual contexto social y cultural en México, requerimos de 
una Iglesia que continuamente evalúe sus acciones en una estructura 
pastoral, los sacerdotes mayores no se pueden considerar como una clase 
jubilada y se deben ajustar al Espíritu de Jesús y al testimonio de su justicia y 
caridad como Don del Padre.

                 La Pastoral de los Sacerdotes Mayores vista desde este ángulo, 
tiene una práctica real que de�ne el comportamiento que producen las 
obras de carácter religioso para la salvación integral y la construcción del 
Reino. Es una acción dirigida hacia el interior, que consolida el tejido de 
quien ha sido llamado a servir a la comunidad cristiana como Iglesia y hacia 
el exterior la transforma, cuando está presente en todas las actividades 
temporales de los sacerdotes mayores.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

148

              Dentro de la Iglesia, sacerdotes mayores que de acuerdo a sus 
carismas dan testimonio de la esperanza de Jesús y se comprometen con el 
Mensaje de salvación.  En esta obra, busquemos orientar las acciones en 
favor de los hermanos sacerdotes mayores que incluyen también a los 
obispos eméritos.

               En un principio al analizar e interpretar la realidad mediante la 
aplicación de las ciencias humanas, como la Geriatría, la Gerontología, 
Antropología Social, etc, se recurre a la re�exión teológica para descubrir, 
desde la fe, los elementos permanentes y los transitorios o eventuales; se 
confrontan los datos de la realidad con la voluntad de Dios, se deducen los 
nuevos principios de acción y se determinan prioridades. La acción 
Pastoral actualiza la vida de Jesús al constituir al pueblo de Dios en 
comunidad de discípulos.

La acción en la Pastoral de los sacerdotes mayores tiene tres momentos 
inseparables e íntimamente relacionados:

1.  El anuncio de Jesús del reino de Dios, como la parte espiritual, 
fundamental.

2.   La liberación de Jesús a los pobres y dolientes, que como parte de un 
apostolado apoya a cargar con la cruz de la edad y la enfermedad.

3.     La creación de  Jesús de una comunidad de discípulos  (Koinonía) que

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

149

dentro de los grupos de apoyo enseña a los sacerdotes adultos mayores a ser 
amigos de sí mismos y de aquellos que viven circunstancias similares, 
propicia una conciencia eclesial en la cual todos tenemos una sola misión, 
aunque cada uno tenga su propia y bien diferenciada enfermedad y carácter, 
además, exista gran diversidad de carismas. Es buscar la unidad en la 
diversidad de diversidades. 

                La proclamación de la palabra de Cristo es el fundamento de la 
comunidad y de la comunión, “que oyen la palabra de Dios y la guardan” (Lc 
8 21). Estos están en condiciones de comprometerse a difundir los tres 
momentos más importantes:

· El anuncio de la doctrina y vida de Jesús. Sacerdotes ancianos con gran 
experiencia en el confesionario.

· La catequesis, a través de los puntos esenciales de la fe, “Asimilar una 
teología como ciencia de la fe, esclarecimiento y desarrollo metódico por 
medio de la re�exión, de la revelación aceptada y aprendida en la fe”.  La 
comunión y la participación son uno de los principales puntos a los que, por 
la etapa que viven los sacerdotes mayores, deben comprometerse junto con 
la Jerarquía, inspirados en el pensamiento de los documentos de Puebla, a 
seguir formando parte del Cuerpo de la Iglesia.

“Cada comunidad eclesial (y de ellos primordialmente los mayores), 
deberá esforzarse por constituir para la Arquidiócesis, un ejemplo de modo 
de convivencia, donde logren aunarse la libertad y la solidaridad. Donde la 
autoridad se ejerza con el espíritu del Buen Pastor.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

150

Donde se viva una actitud diferente frente a la riqueza. Donde se ensayen 
formas de organización y estructuras de participación capaces de abrir 
camino hacia un tipo más humano de sociedad. Y, sobre todo, donde 
inequívocamente se mani�este que, sin una radical comunión con Dios en 
Jesucristo, cualquier otra forma de comunión puramente humana, 
resulta a la postre incapaz de sustentarse y termina fatalmente 
volviéndose contra el mismo hombre”.

             En la realidad existe una severa distorsión de estos conceptos 
probablemente por la falsa seguridad que dan los años, existe una 
separación entre comunión eucarística y comunión eclesial. Con 
frecuencia se olvida la comunión eclesial, en tanto se mantiene la 
eucarística. Se da el fenómeno de cristianos sin Iglesia. En otros casos se 
da el hecho insólito y más perjudicial de creyentes sin Eucaristía.

                      Evitar semejante situación es obligación en conciencia, de todos 
los que estamos integrados, mediante la actitud de velar por que el 
crecimiento y desarrollo de nuestros hermanos sacerdotes gastados en 
edad y cargando la cruz de la enfermedad, se dé a la luz del misterio de la 
Paternidad de Dios e impulsar a la participación, a la fraternidad, a la 
solidaridad y el apostolado con ellos y de estos con los sacerdotes al frente 
de las comunidades parroquiales.

                      La formación permanente debe ayudar a los sacerdotes mayores 
a hacer una lectura sapiencial de la propia historia personal, a vivirla y 
experimentarla como verdadera historia de salvación.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

151

                 Debe ayudar a descubrir la originalidad de la aportación que en 
este momento de la propia vida cada sacerdote está llamado a hacer al 
dinamismo de la Iglesia particular, del presbiterio y de toda la pastoral. Una 
aportación que es fundamental y necesaria, aunque, a veces, no logremos 
identi�carla ni describirla convenientemente. Nos ayuda a ello la 
exhortación apostólica: «Para estos presbíteros la formación permanente 
signi�ca tanto un compromiso de estudio, de actualización o de diálogo 
cultural, cuanto la con�rmación serena y alentadora de la misión que 
todavía están llamados a llevar a cabo en el presbiterio; no sólo porque 
continúan ejerciendo el ministerio pastoral, sino también por la 
experiencia que tienen, gracias a su experiencia de vida y de apostolado, de 
ser valiosos maestros y formadores de otros sacerdotes»

                      La pastoral no es sólo dimensión, es también �nalidad de toda la 
formación permanente. Como �nalidad caracteriza al resto de las 
dimensiones (humana, espiritual e intelectual), siendo el punto 
determinante de toda la formación para el sacerdocio y en el sacerdocio. 
Como sacerdotes intentemos madurar  humana,  espir itual  e 
intelectualmente para ser buenos pastores entre los hermanos pastores.

Se puede decir que crecemos y maduramos para los demás. De ahí 
recibimos nuestra formación armonía y unidad: «El camino hacia la 
madurez requiere no sólo que el sacerdote profundice cada vez más en los 
diversos aspectos de su formación; exige también, y ante todo, que los 
sepamos integrar entre sí de manera cada vez más armónica, alcanzando 
progresivamente la  unidad  interior, que la  caridad  pastoral  garantice,  en



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

152

efecto, no sólo coordina y uni�ca los diversos aspectos de la formación, del 
sacerdote como transparencia, imagen viva y ministro de Jesús, buen Pastor 
en todo tiempo y en toda edad». 

                    La participación de los sacerdotes mayores en la iglesia es
                    de integración:

· Manifestarse como pueblo en todas las áreas de responsabilidad, en su 
vocación de justicia, paz, amor y salvación de los demás y de sí mismo por su 
ascendencia.

· Manifestarse como signo o sacramento, es decir, signi�car, hacer evidente 
su fuerza de espíritu profético.  Esta participación, es hacer una opción por 
los sacerdotes mayores, ver por sus necesidades, principalmente por los 
miembros más débiles, indefensos y oprimidos.

· En el servicio de la caridad, el compromiso liberador consiste en que, 
haciendo uso de la pequeña o gran ascendencia de los sacerdotes mayores 
nos esforcemos por motivar, convencer en la necesidad de edi�car el Reino 
de Dios dentro de la gran comunidad eclesial, gracias a la participación de 
todos los sacerdotes formando un solo cuerpo porque es uno solo el 
llamado. 

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

153

1. Concientizar a los miembros de la Iglesia y a las comunidades acerca del 
deber de acompañar y ayudar en forma integral a quienes recorren esta 
etapa de la vida.

 
2. “Despertar en los sacerdotes ancianos la conciencia de que todavía 
tienen una misión que cumplir y una ayuda que dar” y, en la medida de sus 
posibilidades, darles participación en los diversos campos del apostolado.

 3. Invitar a la comunidad parroquial a facilitar la presencia de los sacerdotes 
mayores en los servicios religiosos regulares y favorecer la continuidad de 
sus prácticas sacramentales.

 4. Ayudar y animar evangélicamente a las familias que convivan con 
sacerdotes mayores, para que puedan darles vida en el seno de su hogar.

5. Acompañar y asistir a los sacerdotes de edad que por diversos motivos 
deben permanecer en sus domicilios, o en su defecto en el Nuevo Trinitario 
sacerdotal. 

6. Abogar para que los mayores obtengan jubilaciones dignas, en 
consonancia a una vida de trabajo mediante la cual “han participado en la 
obra del Creador”, así como cobertura integral de sus necesidades que son 
especí�cas en esta etapa de la vida. 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

154

Cristo bendito, Tú voluntad ha sido darle a tu Iglesia una 
imagen viva que encarne tu caridad como Pastor de tu �el 
rebaño. Ilumina a los sacerdotes para que puedan seguir el 
ejemplo del santo Cura de Ars, que puedan aprender de su 
sencillez, su carisma y su devoción, y de cómo tu amor y tu 
palabra nos alimentan y nos instruye, nos enseña el 
arrepentimiento y nos cura el alama de nuestros pecados, 
a luchar con paciencia y perseverancia contra las fuerzas y 
tentaciones del Maligno; enséñanos a nosotros tus 
sacerdotes el ejemplo del santo Cura de Ars de saber 
escuchar tu l lamado y l levar tu voz a todas las 
comunidades para que se replique y multiplique la gracia 
de tu santidad.

ORACIÓN FINAL



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

155

TEMA 6
ALGUNOS DESAFÍOS PA� COMUNICAR

EL EVANGELIO EN LA CULTU� ACTUAL.

Pbro. Lic. Juan Carlos Mayorga Enríquez.
Licenciado en Teología Fundamental.

INTRODUCCIÓN

                   En el 2022 se cumplieron 60 años del inicio del Concilio Vaticano 
II. Para la historia de la Iglesia, este acontecimiento es considerado como un 
nuevo Pentecostés y un verdadero kairós. Una de las prioridades del 
Concilio fue el dar respuestas a los problemas e interrogantes que se 
presentaban, no solamente entre los católicos, sino en la humanidad entera 
que se encontraba en un mundo dividido y en una constante 
transformación.

               Como sabemos, la Constitución Pastoral Gaudium et spes fue el 
documento conclusivo con el que, en un tono propositivo y esperanzador, 
los padres conciliares ofrecieron respuestas a muchas de las inquietudes del 
hombre contemporáneo. A la luz de la Revelación y de su propia 
experiencia, la Iglesia comenzó a tener un diálogo abierto con la 
humanidad y su cultura. El Concilio comprendía que un número creciente 
de personas, independientemente de su opción religiosa y su situación 
moral, habían experimentado la ambigüedad de esta vida y la necesidad de 
encontrase con la Verdad.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

156

                   La Gaudium et spes resalta la importancia que tiene la cultura para 
lograr el verdadero desarrollo integral del ser humano, quien está destinado 
a un �n que trasciende su propia existencia terrena. Pero, ¿qué entendieron 
los padres conciliares por el término “cultura”? Textualmente, el 
documento señala:

                   Si la cultura comprende todos y cada uno de los aspectos de la 
vida humana, comprendemos la necesidad de “evangelizar la cultura”, es 
decir, de entrar en diálogo con ella, para poder ser la sal de la tierra y la luz de 
un mundo que vive en oscuridad (cf. Mt 5, 13-16).

                         Una situación cultural cada vez más compleja

                 La mayoría de los expertos coinciden en que nos encontramos en 
un momento peculiar de la historia, en el que no solamente se están dando 
una  serie  de  cambios  super�ciales,  sino  que  estamos  ante  lo  que  han

“Con la palabra cultura se indica, en sentido general, todo 
aquello con lo que el hombre a�na y desarrolla sus múltiples 
cualidades espirituales y corporales; pretende someter a su 
dominio, por el conocimiento y el trabajo, el orbe mismo de la 
tierra; hace más humana la vida social, tanto en la familia como 
en toda la sociedad civil, mediante el progreso de las costumbres 
e instituciones; �nalmente, en sus obras expresa, comunica y 
conserva a lo largo de los siglos las grandes experiencias y 
aspiraciones espirituales para que sirva de provecho a muchos, 
más aún, a todo el género humano” (GS 53).



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

157

denominado como un “cambio de época”. La misma Iglesia tomó 
conciencia de este cambio, principalmente a partir del Documento de 
Aparecida. En él se señala: “Vivimos un cambio de época, cuyo nivel más 
profundo es el cultural. Se desvanece la concepción integral del ser 
humano, su relación con el mundo y con Dios” (No. 44).

                    ¿Cuáles podrían ser algunas de las manifestaciones de este 
cambio que también se presentan como desafíos para nosotros como 
pastores? Sin pretender dar una lista exhaustiva y una descripción detallada 
de cada una de estas manifestaciones, podemos señalar las siguientes: 

                    1. Paso del entorno “VICA” al entorno “FANI” 

A �nales del siglo pasado, se acuñó el término “VICA” para describir el 
entorno o ambiente que se vivía en la sociedad mundial. Este vocablo 
designa los siguientes términos: “Volátil, Incierto, Complejo y Ambiguo”. 
Esta descripción de la realidad, no es ajena a nuestra propia percepción. 
Todo es cada vez más volátil, y no sólo la economía. La incertidumbre y falta 
de credibilidad es algo que ha afectado tanto a las grandes instituciones, 
como a la mayoría de las relaciones interpersonales.

La realidad es cada vez más compleja, pues con el internet se han 
multiplicado las opciones y las posibles respuestas a los problemas e 
interrogantes, que anteriormente, eran más sencillos. También, vivimos en 
un entorno ambiguo, en el que la verdad queda diluida en un mar in�nito de 
opiniones.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

158

          No obstante, en el 2019 la humanidad experimentó algo 
complemente disruptivo: una pandemia, que como efecto inmediato, llevó 
a una crisis sanitaria global. Este fenómeno de la pandemia, con todo lo que 
implicó el con�namiento, las muertes y las consecuencias de la enfermedad 
del COVID en un número considerable de personas, al igual que las crisis 
económicas y de desabasto de materias primas, han hecho que el panorama 
mundial se recon�gurara. Los analistas señalan que hemos pasado de un 
entorno VICA (Volátil, Incierto, Complejo y Ambiguo) a un entorno que 
se ha denominado como FANI: (Frágil,  Ansioso, No lineal e 
Incomprensible).

                   A partir de la pandemia, la humanidad volvió a tomar consciencia 
de la �agilidad de su condición mortal. Ahora, más que antes, sabemos que 
ningún sistema de salud o medicamento pueden asegurar que el desenlace 
de un padecimiento no culmine en la muerte. Además, estamos ante un 
momento marcado por una ansiedad generalizada. Tenemos noticia de que 
los problemas de salud mental se han elevado considerablemente en los 
últimos 2 años. 

También, vivimos en una etapa marcada por la no linealidad, en el que se ha 
perdido el sentido común de la realidad. Lo que antes era lógico, como lo 
era la idea de familia y de la sexualidad humana, ahora ya no lo es. Y por 
último, la hipersaturación de la información y el relativismo han hecho que 
la realidad se perciba, no sólo como ambigua, sino como incomprensible. 
Por este motivo, cada vez importa menos saber qué es la verdad. 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

159

                     2. Deconstrucción cultural

                La cultura que se había forjado a lo largo de siglos, y que tiene 
profundas raíces cristianas, ha sido desmantelada de sus principales 
cimientos en las últimas décadas. La idea de un cambio cultural no es algo 
nuevo, pues desde la época la Ilustración, se comenzó con el proyecto de 
una nueva humanidad que prescindía de la religión y de Dios. Sin embargo, 
la novedad está en el cambio de estrategia para lograr tal �n.

                     El Iluminismo pretendió instruir al hombre y a la mujer para que, 
iluminados por la “diosa razón”, pudieran gestar esa nueva humanidad “más 
adulta” y sin Dios. No obstante, en las últimas décadas, la estrategia al 
parecer cambió. La deconstrucción de la cultura tradicional que ahora se 
está llevando a cabo, y con mejores resultados, consiste en hacer a la 
persona cada vez más idiota, es decir, sin ideas y menos pensante. Si el 
énfasis en la educación, en el siglo pasado, estaba en el conocimiento de las 
ciencias empíricas, ahora los modelos educativos parecen que apuestan a 
que la persona piense menos, y sea cada vez más esclavo de sus emociones. 
Tan sólo veamos la indigencia de nuestro lenguaje. Sabemos que las nuevas 
generaciones conocen y usan menos palabras que nosotros.

Pero, si las palabras son el vehículo para las ideas, esto signi�ca que se está 
presentando un acortamiento también de la capacidad pensante, pues al 
tener menos palabras, se generan menos ideas. Esto explica por qué la falta 
de juicio y la ignorancia aparecen como verdaderas lacras de la humanidad, 
aun cuando ésta ha superado el analfabetismo que se vivía hace siglos. 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

160

                 Aquí y allá, nacen nuevos fundamentalismos políticos, religiosos e 
ideológicos, que llevan a la polarización y destrucción de una sociedad, 
cada vez más dividida por la defensa irracional y ciega de errores y mentiras, 
que se de�enden como si fueran verdades absolutas.

Ahora bien, si se está con�gurando  una  sociedad  cada  vez  más  idiota, 
¿qué espacio queda para la fe?

                     3. Una sociedad adicta y cansada

              Los neurólogos y psiquiatras advierten cómo las conductas adictivas 
se han disparado en la última década. Esto explica por qué la psiquiatría es la 
rama médica con más demanda en sociedades que denominamos 
“avanzadas”. Al parecer, ser adicto es más fácil y complejo de lo que se cree. 
No sólo se habla de adicciones causadas por el consumo de sustancias, 
como las drogas y el alcohol, sino originadas por otros medios, como puede 
ser la adicción a la dopamina que se genera por el uso no controlado de la 
tecnología, principalmente de las redes sociales. También se habla del 
número gradual de otras adicciones, tales como el consumismo, la adicción 
al sexo, a situaciones de peligro o de violencia, etc.

           Esta creciente situación adictiva ha abonado mucho a lo expuesto en 
el punto anterior. Una sociedad menos pensante y más adicta tiene los 
ingredientes perfectos para llevar a la cultura actual a su decadencia.
           Nos encontramos en “la sociedad del cansancio”, como lo ha señalado 
el �lósofo coreano Byung-Chul Han. 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

161

Él habla de una sociedad que se encuentra agotada y enferma por tantos 
excesos que ha vivido. Estamos ante una sociedad hastiada de novedades 
que no logran llenar el vacío que padece.

                     4. Crecimiento del odio

           Otro signo preocupante de nuestra cultura es el crecimiento de las 
múltiples expresiones de odio entre los seres humanos. A nivel 
internacional, los con�ictos entre las naciones no han disminuido, y todavía 
existe mucho resentimiento de parte de aquellos países o pueblos que en el 
pasado fueron reprimidos o explotados. A nivel nacional, podemos 
observar cómo detrás de la violencia, que lamentablemente es algo 
cotidiano en nuestras comunidades, existen muchos deseos de venganza y 
de odio.

               Además, el fenómeno de la polarización en las opiniones y opciones 
políticas, ideológicas o religiosas, ha propiciado que las personas vivamos 
más divididas y con una mayor exposición a recibir muestras de desprecio y 
hasta de odio. La falta de respeto por las personas y sus opiniones, han 
hecho que los foros de opinión y las redes sociales se conviertan en el mayor 
“ring” de la sociedad, en el que todos nos vemos expuestos a recibir 
muestras de desprecio o repudio, tan sólo por expresar algo que va en contra 
de la opinión de otra persona.

Estas son algunas de las múltiples manifestaciones culturales que se 
presentan en este cambio de época. Sin duda, existen más indicadores y 
signos que evidencian la fragilidad y complejidad del momento presente.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

162

            La realidad nos dice que estamos ante una crisis cultural que está 
arrastrando a muchos hacia la pérdida del sentido de la vida. No obstante, 
desde la óptica divina, esta crisis cultural también puede ser un kairós, 
como lo han sido las otras épocas difíciles de la humanidad. No dudemos 
que el Esposo sigue impulsado a su Iglesia a remar mar adentro (cf. Lc 5, 4), 
para que, guiada por la fuerza del Espíritu, continúe siendo el sacramento 
universal de salvación al servicio de la edi�cación del Reino (cf. LG 1), en 
este momento de crisis o cambio época.

                      Una humanidad herida ante un Corazón traspasado

              En las manifestaciones y expresiones de una cultura que está cada 
vez más deshumanizada, aparece un elemento que ha estado presente tanto 
en este cambio de época, como en otras etapas de la historia del 
cristianismo. Este elemento común, presente en esta y las demás crisis 
culturales de la humanidad, es el ser humano vulnerable, herido y 
necesitado de la salvación. Una vez más, estamos ante la persona humana 
que vive el drama de su propia existencia lejos de la casa su Padre, tal como 
lo experimentó el hermano menor de la parábola de los dos hijos y del Padre 
misericordioso (cf. Lc 15, 11-32).

               No obstante, a diferencia de otras épocas, ahora la persona es 
menos consciente de su situación lamentable y de la posible toxicidad del 
ambiente cultural en el que se encuentra. La mayoría de nuestros 
contemporáneos viven tan cerrados en sí mismos y, quizá, tan satisfechos 
por los logros materiales que han obtenido, que no pueden darse cuenta de 
su propia indigencia.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

163

       Igualmente, muchos de ellos viven tan distraídos por tantas 
ocupaciones y expectativas que deben de cumplir, que difícilmente les 
queda un espacio para “entrar en sí” (cf. Lc 15, 17) para poder caer en la 
cuenta de que en la casa de su Padre hay más que las simples bellotas que se 
comen los cerdos.
                  Posiblemente la pandemia del COVID-19 ayudó a la humanidad a 
despertar del letargo existencial en el que vivía. La experiencia de la 
cercanía de la muerte y de la impotencia ante aquello que ni la ciencia, ni el 
dinero, ni los gobiernos podían remediar, nos hizo levantar la mirada hacia 
el Único que podía salvarnos. En realidad, las situaciones de vulnerabilidad 
son aquellas que más nos ponen en contacto con ese Dios vulnerable y 
herido del que nos hablan los Místicos de la vida espiritual, como San Juan 
de la Cruz, entre otros. (cf. Cántico espiritual, Canción 12). En esos 
momentos de angustia existencial, es cuando la persona, desnuda de sus 
falsas seguridades y sedienta de sanación, se encuentra con el Dios sediento 
y herido por el amor, y que está dispuesto a sanarla y a ser su compañero de 
camino hacia la Pascua.

                      Recuperar el diálogo con la cultura

No se puede negar que la situación cultural de los inicios del Concilio 
Vaticano II y la nuestra son diferentes. Sin embargo, no por ello han dejado 
de tener validez las enseñanzas e intuiciones que se recogen en la Gaudium 
et spes. Hoy, como en el pasado, es necesario estar en continuo 
discernimiento y diálogo con la cultura, para poder descubrir las 
oportunidades que se nos presentan para poder comunicar la alegría del 
Evangelio.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

164

                 El diálogo con la cultura, y por ende, el diálogo con los hombres y 
las mujeres que le dan vida, requiere de ciertas condiciones. El Papa 
Francisco, en su discurso a los participantes en la Conferencia 
Internacional para la Paz celebrada en Al-Azhar (El Cairo, Egipto) el 28 de 
abril de 2017, recordó que el diálogo entre nosotros puede darse siempre 
que se observen tres reglas fundamentales: 1) el deber de respetar la propia 
identidad y la de los otros; 2) la valentía de aceptar las diferencias; 3) la 
voluntad de reconocer la sinceridad de las intenciones del otro. ¿Qué es lo 
que nos sugieren estas reglas? 

1.   El diálogo parte siempre de la propia identidad y del respeto a la 
identidad de los demás. Sería una equivocación el pretender 
ofrecer un Evangelio “aligerado” o “descafeinado”, para que sea 
bien recibido por aquellos que no se identi�can con nuestros 
valores e ideales. Más bien se trata de tomar consciencia de qué 
es aquello que es propio de nuestra identidad cristiana y, desde 
ahí, comunicar nuestra propia experiencia del encuentro con 
Jesucristo.

2.   Aceptar que el otro piensa diferente a mí. Antes de formular 
juicios de la otra persona, debemos partir del hecho que, muy 
probablemente, nuestro interlocutor ha nacido en un ethos 
diferente al nuestro y ha bebido en otras fuentes. Posiblemente, 
esa persona piensa y vive con otros criterios y valores, porque no 
hubo quién le mostrara un rostro más auténtico de Dios.



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

165

La invitación es que, sin dejar de lado las diferencias que puedan 
existir, tengamos más comprensión de su situación y nos 
enfoquemos más en aquello que tenemos en común y no tanto, 
en las diferencias que nos separan.

3.   Probablemente el otro está equivocado, pero no con una 
mala intención. Uno de los grandes defectos que tenemos en la 
comunicación es el no saber escuchar. Esto favorece que nos 
cueste trabajo comprender realmente al otro, no sólo en sus 
ideas, sino en sus motivaciones más profundas. La mayoría de 
quienes se han extraviado en la búsqueda del sentido auténtico 
de su vida, lo han hecho no con una mala intención. Si existe un 
número creciente de expresiones culturales deshumanizantes, 
es porque sus seguidores han encontrado en ellas algo que les da 
sentido, y por ello, las de�enden y consideran valiosas. La 
invitación radica en tener una mayor apertura y paciencia para 
tratar de comprender a quiénes viven equivocadamente, pero 
sin ser conscientes de ello. 

                  A manera de conclusión, traemos a la memoria la conocida frase 
de san Ireneo de Lyon: Gloria Dei vivens homo, vita autem hominis visio Dei 
[est]» (Adv. haer. IV, 20, 7). Que podría parafrasearse de este modo: la 
gloria de Dios es la plena salud del hombre, y esta consiste en estar en 
relación profunda con Dios. Y la plena salud o sanación a la que el hombre 
está llamado, no sólo incluye a la cultura, sino que podría ser que a partir de 
ella, la humanidad recupere el camino que le conduzca su plena realización. 



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

166

       Algunas preguntas que nos pueden ayudar para nuestra re�exión

· En general, ¿cómo reaccionamos ante la cultura actual? 
¿Tenemos una actitud dialogante o defensiva?

·  ¿Cuáles otros signos o manifestaciones culturales 
deshumanizantes descubro en mi ambiente pastoral?

· ¿Cuáles signos positivos encuentro en la cultura actual para 
comunicar una imagen más auténtica de Jesucristo y de su 
Iglesia?

· ¿En dónde percibo que se ha roto el diálogo de la fe con la 
cultura? Es decir, ¿en dónde descubro que nuestros hermanos y 
hermanas buscan dar sentido a su vida, fuera del proyecto de 
Dios?

· ¿Cómo podríamos aprovechar mejor la oportunidad que 
tenemos en la homilía, para responder mejor a las inquietudes 
existenciales de nuestros hermanos?

· Desde mi ministerio, ¿cómo podría abonar para que el nivel 
cultural de mi comunidad se “eleve”, es decir, sea más humano?

· ¿Cómo me siento y me sitúo frente a los que no piensan y viven 
como yo? ¿Qué actitudes nos podrían ayudar en el diálogo con 
aquellos más alejados?



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

167

NOTAS



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

168

NOTAS



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

169

NOTAS



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

170

NOTAS



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

171

NOTAS



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

172

NOTAS



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

173

NOTAS



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

174

NOTAS



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

175

NOTAS



Pr
og

ra
m

a d
e F

or
m

ac
ió

n 
Pe

rm
an

en
te

 2
02

3

176

NOTAS



www.formacionpermanentegdl.org3316965442


