


D. R.   C    2021 

Fototecnia, S.A. de C.V.
Miguel Blanco 1033 S.J. Zona Centro C.P. 44100
Tels. 3336 13 2479  | 3336 13 9347
Guadalajara, Jalisco, México.. 
ventas@fototecnia.com.mx

Impreso  y hecho en México.
Printed and made in México

Todos los derechos reservados. Aparte de los usos legales relacionados con la investigación, el 
estudio privado, la crítica o la reseña, esta publicación no puede ser reproducida, ni en todo ni 
en parte, en español o cualquier otro idioma, ni registrada en, o transmitida por, un sistema de 
recuperación de información, en ninguna forma ni por ningún medio, sea mecánico, fotoquímico, 
electrónico, magnético, electroóptico, por fotocopia, o cualquier otro, inventado o por inventar, sin 
el permiso expreso, previo y por escrito del autor.

ventas@fototecnia.com.mx







Comisión Diocesana para 
la Formación Integral del 

Presbiterio

OBISPOS RESPONSABLES
Exmo. Sr. Obispo D. Manuel González Villaseñor

Exmo. Sr. Obispo D. Ramón Salazar Estrada

Pbro. Marco Antonio García Martínez
Secretario Ejecutivo

Pbro. José Antonio González Borroel
Secretario Adjunto

Atziri Arjona Sepúlveda
Secretaria Auxiliar



DIMENSION HUMANA

Pbro. Ramón Duarte Miranda
Pbro. Rafael Ramírez Lamas

DIMENSION ESPIRITUAL
Pbro. Humberto Ascencio Plascencia 

Pbro. Walter Omar Pérez Angulo

DIMENSION INTELECTUAL
Pbro. Juan Carlos Mayorga Enríquez 

Pbro. Paulo César Barajas García

DIMENSION PASTORAL

Pbro. Santiago Navarro Chávez

Pbro. Gregorio Godoy Rivas 
Vinculación con el Seminario



Índice

3
4

13
17

 
18

21
 

33

43

53 
 

63

Comisión Integral Diocesana para la Formación 
Integral del Presbiterio.
Carta al presbiterio.

Tandas de Ejercicios Espirituales y Formación Per-
manente.

Calendario 2024 Celebraciones Diocesanas. 
Tandas de Ejercicios Espirituales 2024.
Tandas de Formación Permanente para los pri-
meros 5 años.

Temas de los Retiros Espirituales.
TEMA 1. Claves para comprender la importancia 
de la sinodalidad en la vida de la Iglesia.
TEMA 2. Para una Iglesia sinodal: comunión, 
participación y misión.
TEMA 3. Iglesia y Sínodo son sinónimos: San Juan 
Crisóstomo.
TEMA 4. Atentados contra la sinodalidad: auto-
rreferencialismo, individualismo y clericalismo.
TEMA 5. El sacerdote a la esucha del Pueblo de 
Dios.



TEMA 6. La Sagrada Escritura, luz y guía de la 
sinodalidad. 
TEMA 7. La fraternidad sacerdotal, alma y reflejo 
de la sinodalidad. 
TEMA 8. La Virgen María, modelo de sinodalidad.

Temas de Estudio.
TEMA 1. Hacia una Teología de la Sinodalidad.
TEMA 2. Enoc, el que caminaba con Dios (Gen 
5,22). 
TEMA 3. Hacia un modelo de liderazgo sacerdotal 
más sinodal. 
TEMA 4. De la autorreferencia a la sinodalidad.

71 
 

81 
89

99

111 
 

121 
131



“Te recomiendo que 
reavives el carisma de 
Dios que está en ti por 
la imposición de mis 

manos”

2 Timoteo 1, 6





Celebraciones
Diocesanas 2024





CALENDARIO 2024
DE CELEBRACIONES DIOCESANAS

EVENTO LUGAR FECHA HORA
Peregrinación al Santua-

rio de Guadalupe
Santuario De Gua-

dalupe
Viernes 12 de Enero 12:00 hrs.

Mensaje de Cuaresma Seminario Menor
Miércoles 7 de 

Febrero
10:30 hrs.

Reunión De Animadores 
De Decanato Y Coordina-

dores De Generaciones
Casa De Ejercicios

Miércoles 6 de 
Marzo

10:30 hrs.

Encuentro Fraternal Con 
Sacerdotes Jubilados Seminario Mayor Jueves 7 de Marzo 11:00 hrs.

Misa Crismal Y Renova-
ción De Promesas 

Catedral Metropo-
litana

Jueves 28 de Marzo 10:00 hrs.

Ordenaciones Sacerdo-
tales

Santuario De Los 
Mártires

Domingo 19 de 
Mayo

10:00 hrs.

Jesucristo Sumo y Eterno 
Sacerdote Templo Expiatorio Jueves 23 de Mayo 11:00 hrs.

Torneo Deportivo Canchas De La                        
Coca-Cola

Jueves 20 de Junio 10:30 hrs.

Dia Del Párroco Lugar Por Definir Viernes 2 de Agosto 11:30 hrs.

XXXII Jornada De Estudio 
Y Convivencia Sacerdotal UNIVA

Martes 17, Miércoles 
18 y Jueves 19 de 

Septiembre
10:00 hrs.

Reunión De Animadores 
De Decanato Y Coordina-

dores De Generaciones
Casa De Ejercicios

Miércoles 9 de Oc-
tubre

10:30 hrs.

Torneo Deportivo Canchas De La                        
Coca-Cola

Jueves 17 de Oc-
tubre

10:30 hrs.

POSADA SACERDOTAL Lugar por definir
Jueves 19 de Di-

ciembre
10:30 hrs.





Tandas de Ejercicios 
Espirituales y Formación 

Permanente 2024





TANDAS DE EJERCICIOS 
ESPIRITUALES 2024

SEMANA FECHA GENERACIONES LUGAR

1° 15 al 19 de enero 2021 y 2022 A
Casa De Ejer-

cicios

2° 22 al 26 de enero 2019 y 2022 B
Casa De Ejer-

cicios

3° 29 de enero al 02 de fe-
brero

2018 y 2023
Casa De Ejer-

cicios

4° 22 al 26 de abril 1984 y anteriores
Casa De Ejer-

cicios

5° 13 al 17 de mayo
2010, 2011, 2013, 
2014, 2015 y 2016 

Casa De Ejer-
cicios

6° 19 al 23 de agosto
Del 2000 a la 2005 y 

2008
Casa De Ejer-

cicios

7° 26 al 30 de agosto
1986, 1987, 1991, 
1992, 1993, 1994, 

1997 y 1998

Casa De Ejer-
cicios

8° 21 al 25 de octubre Contemplativos
Casa De Ora-

cion Santísima 
Trinidad

9° 18 al 22 de noviembre Tanda General
Casa De Ejer-

cicios



TANDAS DE FORMACIÓN 
PERMANENTE 2024

SEMANA FECHA GENERACIONES LUGAR

1° 11 al 15 de marzo 2019
QUINTA SAN 

JOSE

2° 15 al 19 de abril 2000 y 2003
QUINTA SAN 

JOSE

ESPECIAL 29 de abril al 3 de 
mayo 

CURSOS DE INDUCCIÓN
CASA DE EJERCI-

CIOS

3° 03 al 07 de junio 2004 y 2012
CASA DE EJERCI-

CIOS

4° 24 al 28 de junio 2001 y 2002 
QUINTA SAN 

JOSE

5° 1 al 5 de julio 2023
QUINTA SAN 

JOSE

6° 8 al 12 de julio 2022 A
QUINTA SAN 

JOSE

7° 22 al 26 de julio 2021
QUINTA SAN 

JOSE

8° 12 al 16 de agosto 2022 B
QUINTA SAN 

JOSE

9° 28 de octubre al 1 de 
noviembre

2020
QUINTA SAN 

JOSE



Temas de los
Retiros Espirituales 2024 





21

TEMA 1
CLAVES PARA COMPRENDER LA IMPORTANCIA 
DE LA SINODALIDAD EN LA VIDA DE LA IGLESIA

 
Pbro. Rafael Ramírez Lamas

ORACIÓN INICIAL

(Puede hacerse esta oración breve o algo más elaborado 
con exposición del santísimo, esto a criterio de quien dirige el 
retiro). 

Ven, Espíritu Santo.
Tú que suscitas lenguas nuevas
y pones en los labios palabras de vida,
líbranos de convertirnos en una Iglesia de museo,
hermosa pero muda, con mucho pasado y poco futuro.
Ven en medio nuestro,
para que en la experiencia sinodal
no nos dejemos abrumar por el desencanto,
no diluyamos la profecía,
no terminemos por reducirlo todo
a discusiones estériles.
Ven, Espíritu de amor,
dispón nuestros corazones a la escucha.
Ven, Espíritu de santidad,
renueva al santo Pueblo de Dios.
Ven, Espíritu creador,
renueva la faz de la tierra. 
Amen



22

INTRODUCCIÓN.
El hilo conducator de las distintas reflexiones será la Sinodalidad, 

para esta en consonancia con toda la Iglesia. Por una Iglesia Sinodal: 
comunión, participación y misión es el tema de la próxima Asamblea 
General Ordinaria del Sínodo de los Obispos, que se celebrará en el 
Vaticano, en octubre de 2023.

VER CON LOS OJOS DEL PADRE.
La vida de la Iglesia Diocesana transcurre en el tiempo de Dios y 

en el tiempo de los hombres, Dios guía, pero los hombres no siempre 
sabemos discernir sus caminos, él siempre quiere que caminemos en 
sinodalidad veamos: 

¿QUÉ ES LA SINODALIDAD? 
La sinodalidad denota el estilo particular que califica la vida y 

misión de la Iglesia, expresando su naturaleza de Pueblo de Dios que 
camina y se reúne en asamblea, convocado por el Señor Jesús en el 
poder del Espíritu Santo para anunciar el Evangelio. La sinodalidad 
debe expresarse en el modo ordinario de vida y de trabajo de la 
Iglesia. En este sentido, la sinodalidad permite a todo el Pueblo de 
Dios caminar juntos, escuchando al Espíritu Santo y la Palabra de 
Dios, para participar de la misión de la Iglesia en la comunión que 
Cristo establece entre nosotros. En definitiva, este camino de caminar 
juntos es la forma más eficaz de manifestar y poner en práctica la 
naturaleza de la Iglesia como Pueblo de Dios peregrino y misionero. 

En las parroquias, pequeñas comunidades cristianas, movimientos 
y asociaciones laicales, comunidades religiosas y otras formas de 
comunión, mujeres y hombres, jóvenes, niños y ancianos, todos 
estamos invitados a escucharnos unos a otros para escuchar los 



23

impulsos del Espíritu Santo, que viene a guiar nuestros esfuerzos 
humanos, infundiendo vida y vitalidad en la Iglesia y llevándonos a 
una comunión más profunda para nuestra misión en el mundo. 

A medida que la Iglesia se embarca en este camino sinodal, 
debemos esforzarnos por cimentarnos en experiencias de auténtica 
escucha y discernimiento en el camino de convertirnos en la Iglesia 
que Dios nos llama a ser. 

La sinodalidad, en esta perspectiva, es mucho más que la 
celebración de encuentros eclesiales y asambleas de obispos, o una 
cuestión de simple administración interna en la Iglesia; la sinodalidad 
indica la específica forma de vivir y obrar de la Iglesia Pueblo de Dios 
que manifiesta y realiza en concreto su ser comunión en el caminar 
juntos, en el reunirse en asamblea y en el participar activamente de 
todos sus miembros en su misión evangelizadora.

Compartamos las respuestas a las siguientes preguntas: 

- ¿hemos entendido lo que es la sinodalidad? 

- ¿Cómo sientes que vamos caminando en la sinodalidad en la 

diócesis y en el decanato 

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO. 
El cardenal Grech nos da las bases para desarrollar este tema preciso 

al indicarnos tres puntos: que la vida sinodal es obra del Espíritu en 
nosotros, que el sujeto de la sinodalidad es el Pueblo de Dios en su 
conjunto y que el Pueblo de Dios se realiza en y a partir de las iglesias 
locales. Cada Iglesia local es totalmente Iglesia, aunque no sea toda la 



24

Iglesia, porque ha de estar abierta y en comunión con las otras iglesias 
particulares y la Iglesia de Roma que preside en el amor.

Camino común (con Cristo)
La palabra Sínodo es una palabra muy venerada en la tradición, 

compuesta por la preposición ‘sin’, que indica ‘con’, y un sustantivo 
‘odos’, que indica camino; expresa el camino en común, en este caso, 
de todos los miembros del Pueblo de Dios. Remite, en primer lugar, 
al mismo Jesús, caminante y camino. La Iglesia es el Pueblo de Dios 
que sigue el camino que es Cristo, tratando de avanzar en lo que el 
Papa Francisco ha llamado la “dimensión constitutiva de la Iglesia”. 

La comunión sinodal del Pueblo de Dios
La teología de la sinodalidad ha ingresado en una nueva fase. En 

esto han incidido varios factores: la enseñanza del Concilio Vaticano 
II; la experiencia sinodal posconciliar, desde los sínodos diocesanos 
a los sínodos de los Obispos; el testimonio y el magisterio del Papa 
Francisco, que ya ha conducido cuatro sínodos, y los aportes de la 
comunidad teológica, especialmente católica, algunos de los cuales 
se reflejan en el documento de la Comisión Teológica Internacional 
promulgado en 2018: La sinodalidad en la vida y la misión de la Iglesia.

Después del Concilio, en amplios sectores del Pueblo de Dios ha 
madurado la conciencia de la naturaleza comunional de la Iglesia y se 
están dando diversas experiencias de sinodalidad a nivel diocesano, 
regional y universal o de la Iglesia entera. La vida y la misión de la 
Iglesia es un caminar en conjunto, sinodalidad, que tiene momentos 
de encuentro o de reunión en asamblea para discernir lo que el 
Espíritu dice a las iglesias, avanzar hacia la meta del Reino de Dios. 



25

Por otra parte, caminar en común remite a la experiencia de la 
vida apostólica y al hecho de que los cristianos, en los Hechos de 
los Apóstoles, son llamados “los discípulos del camino”, o “los que 
siguen el camino”, el camino de Jesús. La Iglesia es el Pueblo de Dios 
que sigue el camino que es Cristo, como dice el Papa Francisco “el 
camino de la sinodalidad es el camino que Dios espera de la Iglesia 
del tercer milenio”[2].

Las fuentes teologales de la vida sinodal 
La Iglesia es el Pueblo de Dios peregrino. Como ha dicho el carde-

nal Grech, el Pueblo de Dios es el sujeto propio de la sinodalidad. Pero 
tiene su fuente en el misterio mismo de Dios que, por la encarnación 
del Hijo y el don del Espíritu, ha venido a caminar con nosotros. Por 
eso la primera fuente de la vida sinodal o de la comunión sinodal es 
el hecho de que la Iglesia es el pueblo reunido por la comunión de la 
Santísima Trinidad. Podemos decir que esta es la dimensión vertical 
de la sinodalidad. Hay sinodalidad no solo porque hay comunión, hay 
sinodalidad porque hay historia; es decir, porque vamos recorriendo 
el camino juntos.

Por cierto, el modelo y la fuente que es Jesús, camino de Dios 
hacia el ser humano y camino de los seres humanos hacia Dios, nos 
indica el camino más perfecto que es el camino del amor, que hemos 
de ir recorriendo como compañeros de camino sinodales o miembros 
del Pueblo de Dios.

El Pueblo de Dios es como una caravana mesiánica, porque Dios 
ha querido que no andemos de forma aislada, sin relación entre 
nosotros, sino constituyendo un pueblo, como enseña Lumen 
gentium (n. 9). Como toda la comunión eclesial, la sinodalidad está 



26

ligada a una presencia particular del Espíritu, es fuente de comunión. 
La comunión sinodal es comunión en el Espíritu Santo y, por eso, el 
Espíritu es el sujeto principal de la sinodalidad misionera de la Iglesia.

Praxis de la sinodalidad 
En línea con el Vaticano II, la nueva comprensión y praxis de la 

sinodalidad es un desarrollo del acontecimiento y de la enseñanza 
conciliar. Tengamos presente la arquitectura o la lógica sustancial 
de la constitución Lumen gentium: El misterio de la Iglesia, capítulo 
primero; vive, se desarrolla, como Pueblo Peregrino de Dios, capítulo 
segundo; a cuyo servicio está la constitución jerárquica de la Iglesia, 
especialmente del Episcopado, centrado, animado o reunido por el 
Obispo de Roma que confirma en la fe. La sinodalidad expresa la 
condición propia de sujeto de todo el Pueblo de Dios y de todos en 
el Pueblo de Dios. Lo que es de toda la Iglesia ha de ser de todos en 
la Iglesia. Todos convocados a la santidad, todos convocados en la 
misión, todos convocados a la sinodalidad. 

El discernimiento comunitario implica la escucha atenta y valiente 
de los “gemidos del Espíritu” (Rm 8, 26) que se abren camino a través 
del grito explícito o también mudo, que brota del Pueblo de Dios: 
“escucha de Dios, hasta escuchar con él el clamor del pueblo; escucha 
del pueblo, hasta respirar en él la voluntad a la que Dios nos llama”[3].[4]

Este es el fundamento de lo desarrollado por el cardenal Grech al 
invitarnos a escuchar al conjunto de los fieles y al sentido de fe de los 
miembros comunes del Pueblo de Dios. Todos llamados a escuchar y a 
decir una palabra, todos llamados a escucharnos mutuamente, todos 
llamados a escuchar, dejarnos animar y secundar la opción del Espíritu 
de Dios.



27

Niveles de la sinodalidad 
En este conjunto, la Iglesia aparece como una pirámide invertida. 

En su discurso en el 50 aniversario del Sínodo de los Obispos, el 
Papa Francisco habló de la Iglesia no solo superando la vieja imagen 
piramidal de una jerarcología, de una reducción de la Iglesia solo a 
su núcleo jerárquico; sino que también habló de la Iglesia sinodal 
como una pirámide invertida, donde la base del Pueblo de Dios se 
pone en su cúspide, y donde la cúspide del ministerio, sobre todo 
del ministerio ordenado, particularmente del ministerio episcopal, se 
pone en la base. Esta estructura triádica, todos, algunos, uno, es una 
forma de expresar hoy la vida sinodal.

En este marco de tres niveles –los niveles de la vida de la Iglesia a 
nivel local, regional y de la Iglesia entera– se comienza por la Iglesia 
local, porque es allí donde se realiza en concreto una porción del 
Pueblo de Dios, en una porción de humanidad concreta, social y 
culturalmente situada. Es aquí donde cabría hablar de los diversos 
sujetos, las diversas estructuras y los diversos procesos sinodales 
en una Iglesia local particularmente diocesana. Junto a la vida 
diocesana como primera instancia sinodal, deben verse el servicio 
de los ministros particularmente ordenados, los aportes carismáticos 
de las diversas formas de la vida consagrada y, sobre todo, los 
carismas laicales de los laicos y de las laicas llamados por su vocación 
bautismal a ser sujetos plenos de iniciativa y acción en la comunión 
evangelizadora.

En la Iglesia regional, se ve la sinodalidad al reunirse los obispos 
de la región para ver el caminar juntos. Y la Iglesia entera o la Iglesia 
Universal, se ve vida sinodal en el Concilio Ecuménico congregado en 
el Espíritu Santo, con el conjunto del Episcopado uno e indiviso, como 
instancia al mismo tiempo colegial y sinodal, que agrega sinodalidad 
y colegialidad. 



28

Mística de la sinodalidad 
Sabemos que la fuente de vida que anima a cada uno y a todos en 

la comunión sinodal del Pueblo de Dios: el Espíritu vivificador, Señor 
y dador de vida, don espléndido en sus dones, amor personal en Dios 
y fuente del amor que nos une en la Iglesia y como mensaje y realidad 
de la fraternidad universal y de la amistad social. Estamos llamados 
a una conversión integral, personal, comunitaria, institucional, 
pastoral, a Jesucristo, animada por el Espíritu, para comunicar la 
alegría del Evangelio, atendiendo a los signos de nuestro tiempo. Y 
solo el Espíritu es capaz de animar, con una inusitada novedad, la 
sinodalidad misionera de la Iglesia.

En el libro-entrevista Soñamos juntos, el Papa Francisco dedicó 
largos párrafos a hablar de la sinodalidad y del desborde del Espíritu 
Santo en la vida de la Iglesia: Mi preocupación como Papa ha sido 
promover este tipo de desbordes dentro de la Iglesia, reavivando 
la antigua práctica de la sinodalidad. Mi deseo fue dar vida a este 
antiquísimo proceso, no solo por el bien de la Iglesia, sino como 
un servicio a la humanidad, a menudo trabada en desacuerdos 
paralizantes[7].

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPIRITU SANTO. 

EVITANDO TRAMPAS 
Como en cualquier viaje, debemos ser conscientes de los posibles 

obstáculos, que deben evitarse para promover la vitalidad y la 
fecundidad del Proceso sinodal. 

1) La tentación de querer guiarnos a nosotros mismos en lugar de 



29

ser guiados por Dios. La sinodalidad no es un ejercicio estratégico 
empresarial. Es un proceso espiritual dirigido por el Espíritu Santo. 

2) La tentación de centrarnos en nosotros mismos y nuestras 
preocupaciones inmediatas. El Proceso sinodal es una oportunidad 
para abrirnos, para mirar a nuestro alrededor, para ver las cosas desde 
otros puntos de vista y para avanzar en el acercamiento misionero a 
las periferias. 

3) La tentación de ver sólo problemas. Los desafíos y las dificultades 
que afronta nuestro mundo y nuestra Iglesia son muchos. fijarnos solo 
en los problemas nos llevará a sentirnos abrumados y desanimados. 
Apreciemos dónde el Espíritu Santo está generando vida y veamos 
cómo podemos dejar que Dios trabaje más plenamente.

4) La tentación de centrarse sólo en las estructuras. El Proceso sinodal, 
naturalmente, exigirá una renovación de las estructuras en los distintos 
niveles de la Iglesia. Pero la experiencia de la sinodalidad no debe centrarse 
ante todo en las estructuras, sino en la experiencia de caminar juntos para 
discernir el camino a seguir, inspirado por el Espíritu Santo. 

5) La tentación de no mirar más allá de los confines visibles de la 
Iglesia. Al expresar el Evangelio en nuestra vida, actuamos como levadura 
en el mundo en el que vivimos y trabajamos. Un proceso sinodal es 
un momento para dialogar con personas del mundo de la economía y 
la ciencia, la política y la cultura, las artes y el deporte, los medios de 
comunicación y las iniciativas sociales. Debemos tener el panorama más 
amplio a la vista para cumplir nuestra misión en el mundo. 

6) La tentación de perder el foco de los objetivos del Proceso 
sinodal, el Proceso sinodal mantiene el objetivo de discernir cómo 
Dios nos llama a caminar juntos hacia adelante. 



30

7) La tentación del conflicto y la división. ‘Para que todos sean 
uno’ (Juan 17, 21). El Espíritu Santo nos lleva a una comunión más 
profunda con Dios y con los demás. Las semillas de la división no 
dan fruto. Es en vano intentar imponer las propias ideas a todo el 
Cuerpo mediante la presión o desacreditar a quienes se sienten de 
otra manera. 

8) La tentación de tomar las decisiones por mayoría. La consulta 
al Pueblo de Dios no implica que se asuman dentro de la Iglesia los 
dinamismos de la democracia radicados en el principio de la mayoría, 
porque en la base de la participación en cada proceso sinodal está 
la pasión compartida por la común misión de evangelización y no la 
representación de intereses en conflicto. 

9) La tentación de escuchar sólo a quienes ya están involucrados 
en las actividades de la Iglesia. Este enfoque puede ser más fácil de 
manejar, pero en última instancia ignora una proporción significativa 
del Pueblo de Dios.

-  ¿Caigo en alguna de estas “trampas”? 

-  ¿En cuál o cuáles, más habitualmente?  

- ¿Cuáles son más habituales en nuestra realidad eclesial 
(parroquia, decanal o diocesana)? 



31

10 ACTITUDES PARA PARTICIPAR EN EL PROCESO SINODAL.
1. Ser sinodal requiere tiempo para compartir: Todos pueden 

crecer en comprensión a través del diálogo. 

2. Somos signos de una Iglesia que escucha y camina: todos tienen 
derecho a ser escuchados, así como todos tienen derecho a hablar y 
caminar juntos. 

3. El diálogo nos lleva a la conversión, al cambio y a la novedad: 
Estamos llamados a abandonar las actitudes de complacencia y 
comodidad que nos llevan a tomar decisiones basándose únicamente 
en cómo se han hecho las cosas en el pasado. Sino que estar con una 
mente abierta. 

4. La sinodalidad requiere llega a acuerdos y consensos (para 
avanzar) Para el Papa Francisco, la sinodalidad es un espacio de 
acción del Espíritu Santo para renovar la comunión entre nosotros, 
logrando acuerdos y consensos que nos ayuden a avanzar. 

5. En armonía (con la riqueza de las diferencias) “En la dinámica de 
un Sínodo, las diferencias se expresan y se pulen hasta alcanzar una 
armonía que no necesita cancelar los bemoles de las diferen¬cias. 
Ahí reside su belleza: la armónica que resulta puede ser compleja, 
rica e inesperada. En la Iglesia, es el Espíritu Santo quien provoca esa 
armonía”[2]

6. Los sínodos son un ejercicio eclesial de discernimiento: el 
discernimiento se basa en la convicción de que Dios actúa en el 
mundo y estamos llamados a escuchar lo que el Espíritu nos sugiere. 

7. Dejar atrás los prejuicios y estereotipos: El primer paso para 
escuchar es liberar nuestra mente y nuestro corazón de los prejuicios 



32

y estereotipos que nos llevan por el camino equivocado, hacia la 
ignorancia y la división. 

8. Superar el flagelo del clericalismo: La sinodalidad llama a los 
pastores a escuchar con atención al rebaño confiado a su cuidado, así 
como llama a los laicos a expresar libre y honestamente sus puntos 
de vista. 

9. Curar el virus de la autosuficiencia: todos estamos en el mismo 
barco. caminar juntos y estar al servicio de los demás. 

10. Dar lugar a la esperanza: Estamos llamados a ser faros de 
esperanza, no profetas de fatalidad. Siendo una Iglesia corresponsable. 

11. Una mirada innovadora: Desarrollar nuevos enfoques, con 
creatividad y cierta audacia. 

12. Ser inclusivo: Una Iglesia participativa y corresponsable, abraza 
a todos aquellos que a menudo olvidamos o ignoramos. 

Para la reflexión: 
- ¿De cuáles de estas actitudes participo, y de cuáles adolezco? 

- ¿Cuáles habría que potenciar en nuestra realidad eclesial para 
avanzar en el estilo sinodal de ser Iglesia? 

Quien coordina el retiro concluye con una oración, como el guste. 



33

TEMA 2
PARA UNA IGLESIA SINODAL: 

COMUNIÓN, PARTICIPACIÓN Y MISIÓN

Pbro. Lic. Walter Omar Pérez Angulo

VER CON LOS OJOS DEL PADRE.
La Iglesia está en sínodo y está llegando al momento más 

importante de este camino sinodal. El próximo mes de octubre su 
santidad el Papa Francisco y los obispos participantes darán termino 
a este proceso que se ha venido estructurando con sus diferentes 
etapas. 

El tema que nos compete reflexionar en este retiro es el título 
que se ha escogido para la elaboración del documento sinodal: Para 
una Iglesia sinodal: comunión, participación y misión. Estas tres 
dimensiones están profundamente interrelacionadas. Son los pilares 
vitales de una Iglesia sinodal. No hay jerarquía entre ellos. Más bien, 
cada uno enriquece y orienta a los otros dos.

Esto implica un proceso de aprender juntos humildemente cómo 
Dios nos llama a ser Iglesia en el tercer milenio. Es un proceso de 
escucha que debe ocurrir en un entorno espiritual que apoye la 
apertura tanto para compartir como para escuchar. El camino de 
escucha mutua puede ser una auténtica experiencia de discernimiento 
de la voz del Espíritu Santo

En varias ocasiones, el Papa Francisco ha compartido su visión de 
cómo se ve la práctica de la sinodalidad concretamente. Las siguientes 
son actitudes particulares que permiten una escucha y un diálogo 
genuinos mientras participamos en el Proceso sinodal. 



34

+ Ser sinodal requiere tiempo para compartir: Estamos invitados 
a hablar con auténtico coraje y honestidad para integrar libertad, 
verdad, y caridad. Todos pueden crecer en comprensión a través del 
diálogo.

 + La humildad al escuchar debe corresponder al coraje al hablar: 
Todos tienen derecho a ser escuchados, al igual que todos tienen 
derecho a hablar. El diálogo sinodal depende de la valentía tanto para 
hablar como para escuchar. No se trata de entablar un debate para 
convencer a otros. Más bien, es acoger lo que otros dicen como una 
forma en que el Espíritu Santo puede hablar por el bien de todos.

 +El diálogo nos lleva a la novedad: Debemos estar dispuestos a 
cambiar nuestras opiniones basándonos en lo que hemos escuchado 
de los demás. 

+ La apertura a la conversión y al cambio: A menudo podemos 
resistirnos a lo que el Espíritu Santo está tratando de inspirarnos 
a emprender. Estamos llamados a abandonar las actitudes de 
complacencia y comodidad que nos llevan a tomar decisiones 
basándose únicamente en cómo se han hecho las cosas en el pasado. 

+ Los sínodos son un ejercicio eclesial de discernimiento: El 
discernimiento se basa en la convicción de que Dios está obrando 
en el mundo y estamos llamados a escuchar lo que el Espíritu nos 
sugiere.

 + Somos signos de una Iglesia que escucha y camina: Al escuchar, 
la Iglesia sigue el ejemplo de Dios mismo, que escucha el grito de su 
pueblo. El Proceso sinodal nos brinda la oportunidad de abrirnos a 
escuchar de manera auténtica, sin recurrir a respuestas prefabricadas 
o juicios pre-formulados. 

+ Deja atrás prejuicios y estereotipos: Podemos sentirnos 



35

abrumados por nuestras debilidades y pecaminosidad. El primer 
paso para escuchar es liberar nuestra mente y nuestro corazón de los 
prejuicios y estereotipos que nos llevan por el camino equivocado, 
hacia la ignorancia y la división

+ Supera el flagelo del clericalismo: La Iglesia es el Cuerpo de 
Cristo lleno de diferentes carismas en los que cada miembro tiene un 
papel único que desempeñar. Todos somos interdependientes unos 
de otros y todos compartimos la misma dignidad en medio del santo 
Pueblo de Dios. A imagen de Cristo, el verdadero poder es el servicio. 
La sinodalidad llama a los pastores a escuchar con atención al rebaño 
confiado a su cuidado, así como llama a los laicos a expresar libre y 
honestamente sus puntos de vista. Todos nos escuchamos por amor, 
en espíritu de comunión y de misión común. Así, el poder del Espíritu 
Santo se manifiesta de múltiples formas en y a través de todo el 
Pueblo de Dios. 

+ Cura el virus de la autosuficiencia: Todos estamos en el mismo 
barco. Juntos formamos el Cuerpo de Cristo. Dejando de lado el 
espejismo de la autosuficiencia, podemos aprender unos de otros, 
caminar juntos y estar al servicio de los demás. Podemos construir 
puentes más allá de los muros que a veces amenazan con separarnos: 
edad, género, riqueza, capacidad, educación, etc. 

+ Superando ideologías: Debemos evitar el riesgo de dar mayor 
importancia a las ideas que a la realidad de la vida de fe que las 
personas viven de manera concreta.

 + Da lugar a la esperanza: Hacer lo que es correcto y verdadero no 
busca llamar la atención o aparecer en los titulares, sino que busca 
ser fiel a Dios y servir a su pueblo. Estamos llamados a ser faros de 
esperanza, no profetas de fatalidad.

 + Los sínodos son un momento para soñar y “pasar tiempo con 
el futuro”: Se nos anima a crear un proceso local que inspire a las 



36

personas, sin excluir a nadie, para crear una visión del futuro llena de 
la alegría del Evangelio. 

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO.
Después de analizar toda la realidad a la que el sínodo nos 

conduce podremos dar el siguiente paso y hacernos la pregunta 
¿Cómo el sínodo nos presenta tener nuevas disposiciones y mirar 
hacia adelante en un mundo que cambia aceleradamente? 

Las siguientes disposiciones nos ayudarán a ver los retos y tareas 
a que nos compromete el sínodo:

 - Una perspectiva innovadora: Desarrollar nuevos enfoques, con 
creatividad y una cierta audacia. 

- Ser inclusivo: Una Iglesia participativa y corresponsable, capaz 
de apreciando su propia rica variedad, abarca todos aquellos que a 
menudo olvidamos o ignoramos. 

- Una mente abierta: Evitemos las etiquetas ideológicas y hagamos 
uso de todas las metodologías que han dado sus frutos.

 - Escuchando a todos y cada uno: Aprendiendo unos de otros, 
podemos reflejar mejor la maravillosa realidad multifacética que la 
Iglesia de Cristo debe ser. 

- Comprensión de “viajar juntos”: Caminar por el camino que Dios 
llama a la Iglesia a emprender el tercer milenio.

 - Entender el concepto de Iglesia corresponsable: Valorar el papel 
y la vocación únicos de cada miembro del Cuerpo de Cristo, para la 
renovación y edificación de toda la Iglesia. 

- Llegar a través del diálogo ecuménico e interreligioso: Soñar 
juntos y caminar unos con otros a lo largo de toda la familia humana.



37

EVITAR UNA SERIE DE TRAMPAS.
 1) La tentación de querer guiarnos a nosotros mismos en lugar 

de ser guiados por Dios. La sinodalidad no es un ejercicio estratégico 
empresarial. Más bien es un proceso espiritual dirigido por el Espíritu 
Santo. Podemos sentirnos tentados a olvidar que somos peregrinos y 
servidores del camino que Dios nos ha marcado. Nuestros humildes 
esfuerzos de organización y coordinación están al servicio de Dios que 
nos guía en nuestro camino. Somos barro en las manos del Alfarero 
divino (Isaías 64: 8). 

2) La tentación de concentrarnos en nosotros mismos y en 
nuestras preocupaciones inmediatas. El Proceso sinodal es una 
oportunidad para abrirnos, mirar a nuestro alrededor, ver las cosas 
desde otros puntos de vista, y avanzar en el acercamiento misionero 
a las periferias. Esto nos obliga a pensar a largo plazo. Esto también 
significa ampliar nuestras perspectivas a las dimensiones de toda 
la Iglesia y hacer preguntas como: ¿Cuál es el plan de Dios para la 
Iglesia aquí y ahora? ¿Cómo podemos implementar el sueño de Dios 
para la Iglesia a nivel local?

 3) La tentación de ver solo “problemas”. Los desafíos, las 
dificultades y las dificultades que enfrenta nuestro mundo y nuestra 
Iglesia son muchos. Sin embargo, fijarnos en los problemas solo nos 
llevará a sentirnos abrumados, desanimados y cínicos. Podemos 
perder la luz si nos enfocamos solo en la oscuridad. En lugar de 
centrarse solo en lo que no va bien, apreciemos dónde el Espíritu 
Santo está generando vida y veamos cómo podemos dejar que Dios 
trabaje más plenamente.

 4) La tentación de enfocarse solo en estructuras. El Proceso 
sinodal, naturalmente, exigirá una renovación de las estructuras en 
los distintos niveles de la Iglesia, a fin de fomentar una comunión más 
profunda, una participación más plena y una misión más fructífera. 
Al mismo tiempo, la experiencia de la sinodalidad no debe centrarse 
ante todo en las estructuras, sino en la experiencia de caminar juntos 



38

para discernir el camino a seguir, inspirado por el Espíritu Santo. La 
conversión y renovación de estructuras se producirá únicamente 
mediante la conversión y renovación continua de todos los miembros 
del Cuerpo de Cristo. 

5) La tentación de no mirar más allá de los confines visibles de la 
Iglesia. Al expresar el Evangelio en nuestra vida, los laicos y laicos 
actúan como levadura en el mundo en el que vivimos y trabajamos. 
Un proceso sinodal es un momento para dialogar con personas del 
mundo de la economía y la ciencia, la política y la cultura, las artes 
y el deporte, los medios de comunicación y las iniciativas sociales. 
Será un momento para reflexionar sobre la ecología y la paz, los 
problemas de la vida y la migración. Debemos tener el panorama más 
amplio a la vista para cumplir nuestra misión en el mundo. También 
es una oportunidad para profundizar el viaje ecuménico con otras 
denominaciones cristianas y para profundizar nuestro entendimiento 
con otras tradiciones religiosas.

 6) La tentación de perder el foco de los objetivos del Proceso 
sinodal. A medida que avanzamos en el camino del Sínodo, debemos 
tener cuidado de que, si bien nuestras discusiones pueden ser de 
amplio alcance, el Proceso sinodal mantiene el objetivo de discernir 
cómo Dios nos llama a caminar juntos hacia adelante. Ningún proceso 
sinodal resolverá todas nuestras preocupaciones y problemas. La 
sinodalidad es una actitud y un enfoque de avance corresponsable y 
abierto a acoger juntos los frutos de Dios a lo largo del tiempo.

 7) La tentación del conflicto y división. “Para que todos sean uno” 
(Juan 17:21). Esta es la oración ardiente de Jesús al Padre, pidiendo 
la unidad entre sus discípulos. El Espíritu Santo nos lleva a una 
comunión más profunda con Dios y con los demás. Las semillas de la 
división no dan fruto. Es en vano intentar imponer las propias ideas 
a todo el Cuerpo mediante la presión o desacreditar a quienes se 
sienten de otra manera. 



39

8) La tentación de tratar el Sínodo como una especie de parlamento. 
Esto confunde la sinodalidad con una ‘batalla política’ en la que para 
gobernar un bando debe derrotar al otro. Es contrario al espíritu de 
sinodalidad antagonizar a otros o alentar conflictos divisorios que 
amenacen la unidad y comunión de la Iglesia.

 9) La tentación de escuchar solo a aquellos que ya están 
involucrados en las actividades de la Iglesia. Este enfoque puede ser 
más fácil de manejar, pero en última instancia ignora una proporción 
significativa del Pueblo de Dios.

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPIRITU SANTO.
Las tres palabras del tema del sínodo: comunión, participación 

y misión son la acción que el Espíritu Santo logra en la Iglesia, sin 
él no hay comunión, ni participación y mucho menos misión. El 
papa Francisco nos enseña que las palabras clave del Sínodo son 
tres: comunión, participación y misión. Comunión y misión son 
expresiones teológicas que designan el misterio de la Iglesia, y es 
bueno que hagamos memoria de ellas. 

El Concilio Vaticano II precisó que la comunión expresa la naturaleza 
misma de la Iglesia y, al mismo tiempo, afirmó que la Iglesia ha recibido 
«la misión de anunciar el reino de Cristo y de Dios e instaurarlo en 
todos los pueblos, y constituye en la tierra el germen y el principio 
de ese reino», por medio de esas dos palabras, contempla e imita la 
vida de la Santísima Trinidad, misterio de comunión “hacia dentro” y 
fuente de misión “hacia fuera”. 

La comunión y la participación nos animan a una misión que se 
dirija de manera personal a todo hombre y mujer que espera ansiosa 
el mensaje del Hijo de Dios, que murió y resucito por nosotros, como 
así también la vida nueva que Él viene a traernos. En el ir y venir 
vertiginoso de este tiempo podemos correr el riesgo de caer en una 



40

vida de fe intimista, cerrada en nosotros mismos, por eso debemos 
trabajar en una vivencia más profunda y vivificante del misterio de 
Cristo y de la Iglesia. Profundizando en las Palabras claves del camino 
sinodal: “Participación, comunión y misión”. 

Participación: Una llamada a la participación de todos los que 
pertenecen al Pueblo de Dios -laicos, consagrados y ordenados- para 
que se comprometan en el ejercicio de la escucha profunda y respetuosa 
de los demás. Esta actitud crea un espacio para escuchar juntos al 
Espíritu Santo que guía nuestras aspiraciones en beneficio de la Iglesia. 
La participación se basa en que todos los fieles están cualificados y 
llamados a servirse unos a otros a través de los dones que cada uno ha 
recibido del mismo Espíritu. En una Iglesia sinodal, toda la comunidad, en 
la libre y rica diversidad de sus miembros, está llamada a rezar, escuchar, 
analizar, dialogar, discernir y aconsejar para tomar decisiones pastorales 
que correspondan lo más posible a la voluntad de Dios. Hay que hacer 
esfuerzos genuinos para asegurar la inclusión de los que están en los 
márgenes o se sienten excluidos. Hch. 2,1-36 

Comunión: En su benévola voluntad, Dios reúne pueblos distintos, 
pero con una misma fe, mediante la alianza que ofrece a su pueblo. 
La comunión que compartimos encuentra sus raíces más profundas 
en el amor y en la unidad de la Trinidad. Es Cristo quien nos reconcilia 
con el Padre y nos une entre nosotros en el Espíritu Santo. Juntos, 
nos inspiramos en la escucha de la Palabra de Dios, a través de la 
Tradición viva de la Iglesia, y nos basamos en el sentido común de 
la fe que compartimos. Todos tenemos un rol que desempeñar en el 
discernimiento y la vivencia de la llamada de Dios a su pueblo. Mc. 
16, 15-20

 Misión: La Iglesia existe para evangelizar. Nunca podemos 
concentrarnos en nosotros mismos. Nuestra misión es testimoniar 
el amor de Dios en medio de toda la familia humana. Este Proceso 
Sinodal tiene una profunda dimensión misionera. Su objetivo es 
permitir a la Iglesia que pueda testimoniar mejor el Evangelio, 



41

especialmente con aquellos que viven en las periferias espirituales, 
sociales, económicas, políticas, geográficas y existenciales de nuestro 
mundo. De este modo, la sinodalidad es un camino a través del cual 
la Iglesia puede cumplir con más fruto su misión de evangelización en 
el mundo, como levadura al servicio de la llegada del Reino de Dios.

Por último, una seria de preguntas que nos ayuda a la reflexión y 
al dialogo sobre el tema expuesto:

¿Qué experiencias de vida has tenido en la Iglesia? ¿De qué modo 
participaste en ella en las distintas etapas de tu vida? ¿Qué alegrías o 
momentos edificantes has vivido en la Iglesia?, ¿qué dificultades has 
tenido en ella? ¿Qué te brinda hoy la Iglesia? ¿Qué esperas hoy de 
la Iglesia de Guadalajara?, ¿Qué pasos te parece nos invita a dar el 
Espíritu Santo para que en la Iglesia podamos mejorar y crecer en eso 
de “caminar juntos” dando lugar a todos y se reavive vida misionera?

ORACION FINAL.
Estamos ante ti, Espíritu Santo, reunidos en tu nombre. Tú 

que eres nuestro verdadero consejero: ven a nosotros, apóyanos, 
entra en nuestros corazones. Enséñanos el camino, muéstranos 
cómo alcanzar la meta. Impide que perdamos el rumbo como 
personas débiles y pecadoras. No permitas que la ignorancia nos 
lleve por falsos caminos. Concédenos el don del discernimiento, 
para que no dejemos que nuestras acciones se guíen por perjuicios 
y falsas consideraciones. Condúcenos a la unidad en ti, para que 
no nos desviemos del camino de la verdad y la justicia, sino que 
en nuestro peregrinaje terrenal nos esforcemos por alcanzar la 
vida eterna. Esto te lo pedimos a ti, que obras en todo tiempo y 
lugar, en comunión con el Padre y el Hijo.



42



43

TEMA 3
IGLESIA Y SINODO SON SINÓNIMOS, 

SAN JUAN CRISÓSTOMO.
Pbro. Lic. Santiago Navarro Chávez

ORACIÓN INICIAL.
(Se puede utilizar la siguiente oración o como se acostumbra en 

cada Decanato)

¡Ven, Espíritu Santo!
Tú que suscitas lenguas nuevas
y pones en los labios palabras de vida,
líbranos de convertirnos en una Iglesia de museo,
hermosa pero muda, con mucho pasado y poco futuro.

TODOS: ¡Ven, Espíritu Santo!

Ven en medio nuestro,
para que en la experiencia sinodal
no nos dejemos abrumar por el desencanto,
no diluyamos la profecía,
no terminemos por reducirlo todo
a discusiones estériles.

TODOS: ¡Ven, Espíritu Santo!

Ven, Espíritu de amor,
dispón nuestros corazones a la escucha.



44

TODOS: ¡Ven, Espíritu Santo!

Ven, Espíritu de santidad,
renueva al santo Pueblo de Dios.

TODOS: ¡Ven, Espíritu Santo!

Ven, Espíritu creador,
renueva la faz de la tierra.
Amen.

TODOS: ¡Ven, Espíritu Santo!
(oración del Papa Francisco)

VER CON LOS OJOS DEL PADRE.
Lo cotidiano de la “sinodalidad”.

Si lugar a dudas, vivimos en diversos espacios eclesiales una 
“sinodalidad cotidiana”, donde se da la comunión vertebral de nuestra 
pastoral, por eso vamos a concientizar y valorar estos espacios, que 
aunque parecen silenciosos, ahí están en las estructuras que dan 
identidad a nuestra Iglesia particular, la vivencia de ser Pueblo de Dios 
se manifiesta en realidades de cada día y son soporte invaluable, ahí 
se da el doble movimiento de escuchar y discernir para emprender los 
planes y actividades de los planes y programas pastorales que nos hacen 
ser Iglesia peregrina en constante camino y comunión permanente.

Equipo Coordinador Básico: es un espacio de comunión entre los 
Pastores y Fieles activos en una comunidad parroquial, en ellos recae 
la conducción y la animación concreta de la Parroquia, siendo esta la 
célula de vida cristiana, en donde los fieles alimentan y comparten su 
fe, es una primera instancia de discernimiento y escucha.



45

El Decanato: la territorialidad de cada una de las Parroquias, se 
hermana a otras que compartes escenarios afines y no solo de límites 
geográficos, es a la vez el espacio idóneo para la puesta de común de 
acciones pastorales, pero también de encuentro entre personas que 
comparten sueños, para hacer efectivo el anuncio del Evangelio con 
acciones de pastoral orgánica y permanente.

Vicaría de Pastoral: Quizás pude parecer un espacio más distante, 
pero viene a ser un eslabón efectivo de la sinodalidad, porque aquí 
desembocan todas la inquietudes sentidas y manifestadas para 
mostrar una Iglesia viva y dinámica, y la Parroquia y el Decanato 
no la pueden marginar, dado que es precisamente de ahí fluye una 
corresponsabilidad pastoral que conlleva a la comunión permanente 
con el Obispo Diocesano.

Por lo tanto, ahora detengámonos un momento para redescubrir 
y revalorar estos espacios de gracia donde es posible y visible la 
“sinodalidad pastoral”, será bueno preguntarnos el cómo estamos 
aportando desde nuestra riqueza personal para que sea haga realidad 
aquella comunión que lejos de ser una utopía, es una realidad 
cotidiana.

-¿Qué me corresponde, como pastor de almas para facilitar 
la escucha, el diálogo y la participación, tanto de mi equipo 
sacerdotal, como del Rebaño confiado?

-¿Otros espacios donde se vive la sinodalidad cotidiana?



46

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO.

Desafíos de la Iglesia primitiva.

La experiencia de Pentecostés (cfr. Hech 2, 1-12), es un don que 
empuja a la comunidad siempre hacia adelante y con la fuerza de 
esta gracia del fuego santo, saben dar la respuesta adecuada ante los 
retos que se van presentando. Pentecostés es el génesis que inspira 
la sinodalidad cotidiana de una comunidad cristiana en ciernes, sin el 
Espíritu Santo se pierde la esencia misma de este caminar juntos, Él 
empuja, inspira y acompañara siempre a la Iglesia. Sin Pentecostés, no 
se entendería el milagro de la primera y de la actual Evangelización, 
es posible con Él, es visible con Él.

Las raíces de la sinodalidad, se encuentran en las experiencias de 
la comunidad cristiana de Jerusalén, que ante la ausencia de Judas 
(cfr. Hech 1, 16), saben responder ante el vacío de liderazgo y desde 
dentro de la misma comunidad de creyentes proponen candidatos (cfr. 
Hech. 1, 23), hacen el ejercicio de la escucha y el discernimiento en un 
marco de oración (cfr. Hech. 1, 24). Luego, en la necesidad pastoral de 
atender a las viudas, no se quedan indiferentes, escuchan y responden 
rápidamente (cfr, Hech 6, 1), agregan al equipo de los doce, ahora siete 
auxiliares en el servicio de la caridad (cfr. Hech 6, 5-6).

Ante el ingreso de creyentes no judíos, se dan tensiones en las 
comunidades cristianas por cuestiones de tradiciones culturales que 
afectaban la fe de los recién convertidos, es por eso que se sucede 
el parteaguas del primer Concilio de la historia (cfr. 15, 6-299), allí se 
escucha, se discierne y de deciden acciones pastorales que benefician 
el caminar de los discípulos recién llegados a la fe.



47

Entender la “sinodalidad”
Para los primeros cristianos σύνοδος significa viajar en común, 

también designa el encuentro en las asambleas litúrgicas. Muy 
pronto, Eusebio de Cesarea lo tiene ya como un término técnico 
que reuniones eclesiales y las asambleas episcopales: σύνοδος 
τῶν ἐπισκοπῶν (sýnodos tôn episkopôn). La palabra se refiere a 
encuentros de diversos representantes eclesiales y se utilizó como 
sinónimo de Concilio, indicando así a la Iglesia como comunión de 
creyentes a partir de la comunión trinitaria. Por eso se extiende su 
campo semántico similar a ἐκκλησία (ekklēsía) y κοινονία (koinônía). 

Para la Patrística griega, σύνοδος es: camino común, asamblea 
convocada y comunidad eclesial. En aquí en este contexto que san 
Juan Crisóstomo plasma su bella fórmula: Ἐκκλησία συνόδου ἐστὶν 
ὄνομα (Ekklēsίa synódou estὶn όnoma), cuando explica el salmo 149, 
llama sínodo, a la Iglesia porque ella no es sólo la compañía para 
los que caminan juntos, sino además el coro que entona el canto 
de alabanza, es una “sinfonía” a Dios. También porque ella es una 
comunión de tal modo que cada una puede desarrollar su función 
coordinada con las otras. Así entonces, los nombres Iglesia y sínodo 
se volvieron sinónimos. “Sínodo” es un nombre de la Iglesia y la 
sinodalidad designa el camino participativo de la comunión eclesial. 

-Para este siguiente momento de lectura espiritual se puede hacer 
en común o antes haber preparado copias para un momento 
personal o de pequeños grupos.

SAN JUAN CRISÓSTOMO, Libro VI parte IV.
El alma del sacerdote ha de brillar como una luz que ilumina el 

mundo, siendo así que la mía se halla cercada de tinieblas por la mala 
conciencia, y que anda solícita buscando siempre cómo esconderse 
porque no puede jamás fijar la vista con confianza en su Señor.



48

Los sacerdotes son como la sal de la tierra. Pues ahora bien, ¿quién 
podrá sufrir con paciencia mi insipidez y falta de experiencia en todas 
las cosas, sino vosotros, que estáis acostumbrados a manifestaros un 
amor excesivo?

Se junta a esto, que el sacerdote debe, no solamente ser puro 
para ser digno de tal ministerio, sino también muy prudente, y 
experimentado en muchas cosas, y saber todos los negocios de la 
vida humana, no menos que los que se hallan en medio de ellos; pero 
al mismo tiempo, vivir con un ánimo libre de todos, aún más que los 
mismos monjes, que eligieron el habitar los montes.

Debiendo tratar con hombres que tienen mujer, mantienen hijos, 
sustentan criados, se hallan abundantes de riquezas, y manejan 
los negocios públicos, hallándose constituidos en los principales 
empleos, conviene que se porte con variedad. Digo con variedad y 
no con doblez; no sirviendo a la adulación y disimulo, sino obrando 
con mucha libertad y confianza. Debe saber condescender útilmente, 
cuando lo pida la naturaleza de los negocios y ser a un tiempo 
apacible y austero. No pueden ser tratados de un mismo modo todos 
los súbditos, como tampoco conviene a los médicos el portarse 
de un mismo modo con los enfermos; ni al piloto el saber un solo 
camino de combatir con los vientos. Son continuas las tempestades 
que cercan esta nave; y éstas, no solamente asaltan por afuera, 
sino que se levantan también por lo interior, y se necesita de gran 
condescendencia y diligencia y todas estas cosas diferentes miran a 
un solo punto; esto es, a la gloria de Dios y a la edificación de la 
Iglesia.

-Y puede haber un momento para compartir



49

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO.

Asentar y acentuar la sinodalidad en nuestro cotidiano ministerio 
pastoral, es sin lugar a dudas, un arte propio del Pastor de Almas, 
que dedica gran parte de su vida a escuchar y a escudriñar el soplo 
el Espíritu Santo, que anima a la Iglesia a ser sensible a esta escucha, 
se dará solo, si se tiene y se da el tiempo suficiente a una vida fuerte 
y ordenada en la oración, porque es ahí donde el soplo del Espíritu 
le inspirará las respuestas necesarias y adecuadas a los desafíos 
del mundo actuar, “estar a solas con quien sabemos nos ama” (Sta. 
Teresa) no es pérdida de tiempo, es ganancia para una identidad y 
espiritualidad fuertes y vigorosas.

“El Espíritu Santo, con la fuerza del Evangelio, rejuvenece la Iglesia 
y la renueva incesantemente. En estos tiempos de crisis, más 
que nunca, necesitamos la fuerza del Espíritu, que nos une y nos 
impulsa a ser testigos del Resucitado hasta los confines de la tierra 
“Sínodo”, etimológicamente, significa “camino que se hace juntos”, 
“caminar juntos”, y se refiere a lo que la Iglesia es en sí misma. La 
sinodalidad pertenece a su esencia, como también la dimensión 
comunitaria o la misión. Por tanto, no es una moda pasajera, un 
lema vacío o una ocurrencia del Papa. La Iglesia es sinodal en sí 
misma. Con lograda expresión, san Juan Crisóstomo afirmaba que 
Sínodo es nombre de Iglesia, es decir, son sinónimos. Por eso el reto, 
la aventura que se nos propone es la de concretar y desarrollar la 
experiencia del “nosotros” como moción del Espíritu.” 

(Mons. Luis Marín de San Martín OSA)

La Unción Sacerdotal marca al sacerdote para ser el hombre 
consagrado a la docilidad del Espíritu y siempre ha de estar sensible 
a sus mociones, dado que sin el Espíritu Santo seríamos como una 
piedra del camino. Es el Espíritu Santo que da al ministerio pastoral 



50

el sabor y la alegría de quien saborea la dulzura de un Dios que le 
llamo para ser sal en medio de un mundo agrio por la violencia y el 
desaliento.

-¿Cultivo mi identidad y espiritualidad sacerdotal con un 
acompañamiento de dirección espiritual permanente, donde 
tenga la oportunidad de ser escuchado y de discernir con las luces 
del Espíritu Santo?

-¿Promuevo y facilito la escucha pastoral en los espacios cotidianos?

ORACIÓN FINAL.

Salmo 66
Que todos los pueblos alaben al Señor

El Señor tenga piedad y nos bendiga, 
ilumine su rostro sobre nosotros; 
conozca la tierra tus caminos, y 
todos los pueblos tu salvación. 

Oh Dios, que te alaben los pueblos, 
que todos los pueblos te alaben. 

Que canten de alegría las naciones, 
porque riges el mundo con justicia, 
riges los pueblos con rectitud 
y gobiernas las naciones de la tierra. 



51

Oh Dios, que te alaben los pueblos, 
que todos los pueblos te alaben. 

La tierra ha dado su fruto, 
nos bendice el Señor, nuestro Dios. 
Que Dios nos bendiga; que le teman 
hasta los confines del orbe.



52



53

TEMA 4
ATENTADOS CONTRA LA SINODALIDAD:

AUTORREFERENCIALISMO, INDIVIDUALISMO
 Y CLERICALISMO

Sr. Pbro. José Antonio González Borroel

VER CON LOS OJOS DEL PADRE.
Es necesario que las comunidades eclesiales, ante la diversidad de 

situaciones que existen, para poder vivir la Iglesia en forma sinodal, 
para caminar juntos, independientemente de los procesos eclesiales 
elegidos, se encuentren todas en el sentimiento común de amor a la 
Iglesia y en el conocimiento común de lo que la Iglesia es y hace. De lo 
contrario, su participación en los mecanismos de toma de decisiones, 
sean cuales sean sus formas, corre el riesgo de convertirse en un 
ejercicio de poder, tal vez inconsciente, pero a veces interesado.

	 La Iglesia vive un tiempo difícil, es inútil negarlo. Algunos 
mencionan que vive el momento de la vergüenza en el que debe 
afrontar la falta de fe y la corrupción también dentro de ella y está 
llamada a confrontarse con el peso de una cultura impregnada de 
autorreferencialismo, individualismo y clericalismo, heredados de su 
historia, y de formas de ejercicio de la autoridad en las que se insertan 
los diversos tipos de abuso (de poder, económicos, de conciencia, 
entre otros).

	 Ante estos señalamientos, podemos decir que como una 
solución, citando al Papa Francisco, en su alocución en el Aula 
Pablo VI, a los participantes en el encuentro nacional de los 
referentes diocesanos del Camino Sinodal italiano, del 25 de mayo 
de 2023, les recuerda cómo es el rostro de la Iglesia: “Una Iglesia 
sinodal porque tiene viva conciencia de caminar por la historia en 



54

compañía del Resucitado, preocupada no por salvaguardarse a sí 
misma y sus propios intereses, sino por servir al Evangelio con un 
estilo de gratuidad y cuidado, cultivando la libertad y la creatividad 
propias de quien da testimonio de la buena nueva del amor de Dios, 
permaneciendo arraigado en lo esencial. Una Iglesia sobrecargada de 
estructuras, burocracia y formalismo tendrá dificultades para caminar 
en la historia, al ritmo del Espíritu, al encuentro de los hombres y 
mujeres de nuestro tiempo”.

El Santo Padre Francisco, insiste en la Obra del Espíritu Santo, 
como verdadero protagonista del Camino Sinodal. “No nos hagamos 
ilusiones de que el Sínodo lo hacemos nosotros. Es el Espíritu Santo 
el protagonista. Es Él quien abre a la escucha a las personas y a las 
comunidades; es Él quien hace auténtico y fecundo el diálogo; es Él 
quien ilumina el discernimiento; es Él quien guía las elecciones y las 
decisiones. Es Él, sobre todo quien crea armonía”.

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO.
En la exhortación apostólica “Evangelii Gaudium” (La Alegría del 

Evangelio), del Santo Padre Francisco ha acusado las tentaciones de los 
agentes pastorales. En primer lugar, encontramos la autorreferencialidad 
de las cuales se desprenden otras dos más; el individualismo o la 
mundanidad espiritual y el clericalismo. Brevemente daremos a conocer 
algunas frases sobre la autorreferencialidad obtenidos del magisterio 
del Papa Francisco.

1.	 ¿Qué es la autorreferencialidad?

Es la enfermedad típica de la Iglesia encerrada que se mira a sí 
misma. Está encorvada sobre sí misma como aquella mujer del 
Evangelio. Es una especie de narcisismo.



55

Causas

Cuando la Iglesia no sale de sí misma para evangelizar deviene 
autorreferencial y entonces se enferma. (Lc. 13, 10-17)

Consecuencias

Nos conduce al individualismo o mundanidad espiritual y al 
clericalismo sofisticado.

Nos impide experimentar la “dulce y confortadora alegría de 
evangelizar”.

Los males que, a lo largo del tiempo, se dan en las instituciones de 
la Iglesia tienen raíz de autorreferencialidad, una suerte de narcisismo 
teológico. 

¿Cómo se manifiesta?

La Iglesia autorreferencial pretende a Jesucristo dentro de sí y no 
lo deja salir.

La Iglesia, cuando es autorreferencial, sin darse cuenta, cree que 
tiene luz propia; deja de ser el “mysterium lunae” y da lugar a ese 
mal tan grave que es la mundanidad espiritual.

“Nosotros, los cristianos, identificamos a Jesucristo con el sol, y a 
la luna con la Iglesia, y la luna no tiene luz propia; y si la luna se 
esconde del sol, se vuelve oscura; el sol es Jesucristo y si la Iglesia 
se aparta o se esconde de Jesucristo se vuelve oscura y no da 
testimonio. Que en estos días se nos haga más evidente a todos 
nosotros la cercanía del sol que nace de lo alto, y que seamos reflejo 
de su luz, de su amor”. (Papa Francisco. Aeropuerto internacional 
“Mariscal Sucre”, de Quito, Ecuador. 05/07/2015)



56

¿Cómo se cura?

Dejarse guiar por el Espíritu Santo.

Él nos introduce en el misterio de Dios vivo, y nos salvaguarda 
del peligro de una Iglesia gnóstica y de una Iglesia autorreferencial, 
cerrada en su recinto; nos impulsa a abrir las puertas para salir, para 
anunciar y dar testimonio de la belleza del Evangelio, para comunicar 
el gozo de la fe, del encuentro amistoso con Cristo.

Él nos manifiesta el horizonte y nos impulsa hacia los más 
necesitados para anunciar la vida de Jesucristo.

2. El individualismo o la mundanidad espiritual

Respecto a este atentado contra la sinodalidad, encontramos 
en varios numerales de la Exhortación Apostólica del Santo Padre 
Francisco “Evangelii Gaudium”, diverso contenido:

93. La mundanidad espiritual, que se esconde detrás de apariencias 
de religiosidad e incluso de amor a la Iglesia, es buscar, en lugar de la 
gloria del Señor, la gloria humana y el bienestar personal. Es lo que 
el Señor reprochaba a los fariseos: «¿Cómo es posible que creáis, 
vosotros que os glorificáis unos a otros y no os preocupáis por la gloria 
que sólo viene de Dios?» (Jn 5,44). Es un modo sutil de buscar «sus 
propios intereses y no los de Cristo Jesús» (Flp 2,21). Toma muchas 
formas, de acuerdo con el tipo de personas y con los estamentos 
en los que se enquista. Por estar relacionada con el cuidado de la 
apariencia, no siempre se conecta con pecados públicos, y por fuera 
todo parece correcto. Pero, si invadiera la Iglesia, «sería infinitamente 
más desastrosa que cualquiera otra mundanidad simplemente moral».



57

94. Esta mundanidad puede alimentarse especialmente de dos 
maneras profundamente emparentadas. Una es la fascinación 
del gnosticismo, una fe encerrada en el subjetivismo, donde sólo 
interesa una determinada experiencia o una serie de razonamientos 
y conocimientos que supuestamente reconfortan e iluminan, pero 
en definitiva el sujeto queda clausurado en la inmanencia de su 
propia razón o de sus sentimientos. La otra es el neopelagianismo 
autorreferencial y prometeico de quienes en el fondo sólo confían 
en sus propias fuerzas y se sienten superiores a otros por cumplir 
determinadas normas o por ser inquebrantablemente fieles a 
cierto estilo católico propio del pasado. Es una supuesta seguridad 
doctrinal o disciplinaria que da lugar a un elitismo narcisista y 
autoritario, donde en lugar de evangelizar lo que se hace es analizar 
y clasificar a los demás, y en lugar de facilitar el acceso a la gracia 
se gastan las energías en controlar. En los dos casos, ni Jesucristo 
ni los demás interesan verdaderamente. Son manifestaciones de 
un inmanentismo antropocéntrico. No es posible imaginar que de 
estas formas desvirtuadas de cristianismo pueda brotar un auténtico 
dinamismo evangelizador.

GNOSTICISMO: Esta corriente de pensamiento místico, subjetivista 
e individualista, considera que algunos pueden resguardarse en 
un conocimiento de Dios o experiencia espiritual íntima y superior. 
Queda sólo guardado a la persona, sin tener una dimensión 
comunitaria, y es exclusivo de algunos cuantos privilegiados.

NEOPELAGIANISMO: En este caso estamos hablando de una 
negación de la Gracia de Dios, es decir, se promueve la confianza 
única e ilimitada en la voluntad del hombre para obrar bien, así 
como para tener un gran cambio interior (conversión) solamente 
por deseo y esfuerzo. Naturalmente, una confianza tan exagerada 
en las propias fuerzas hace soberbio al ser humano y relega a Dios.



58

95. Esta oscura mundanidad se manifiesta en muchas actitudes 
aparentemente opuestas, pero con la misma pretensión de «dominar 
el espacio de la Iglesia». En algunos hay un cuidado ostentoso de la 
liturgia, de la doctrina y del prestigio de la Iglesia, pero sin preocuparles 
que el Evangelio tenga una real inserción en el Pueblo fiel de Dios y en 
las necesidades concretas de la historia. Así, la vida de la Iglesia se 
convierte en una pieza de museo o en una posesión de pocos. En otros, 
la misma mundanidad espiritual se esconde detrás de una fascinación 
por mostrar conquistas sociales y políticas, o en una vanagloria ligada a 
la gestión de asuntos prácticos, o en un embeleso por las dinámicas de 
autoayuda y de realización autorreferencial. También puede traducirse 
en diversas formas de mostrarse a sí mismo en una densa vida social 
llena de salidas, reuniones, cenas, recepciones. O bien se despliega en 
un funcionalismo empresarial, cargado de estadísticas, planificaciones 
y evaluaciones, donde el principal beneficiario no es el Pueblo de Dios 
sino la Iglesia como organización. En todos los casos, no lleva el sello 
de Cristo encarnado, crucificado y resucitado, se encierra en grupos 
elitistas, no sale realmente a buscar a los perdidos ni a las inmensas 
multitudes sedientas de Cristo. Ya no hay fervor evangélico, sino el 
disfrute espurio de una autocomplacencia egocéntrica.

96. En este contexto, se alimenta la vanagloria de quienes se conforman 
con tener algún poder y prefieren ser generales de ejércitos derrotados 
antes que simples soldados de un escuadrón que sigue luchando. ¡Cuántas 
veces soñamos con planes apostólicos expansionistas, meticulosos y 
bien dibujados, propios de generales derrotados! Así negamos nuestra 
historia de Iglesia, que es gloriosa por ser historia de sacrificios, de 
esperanza, de lucha cotidiana, de vida deshilachada en el servicio, de 
constancia en el trabajo que cansa, porque todo trabajo es «sudor de 
nuestra frente». En cambio, nos entretenemos vanidosos hablando 
sobre «lo que habría que hacer» —el pecado del «habriaqueísmo»— 
como maestros espirituales y sabios pastorales que señalan desde 
afuera. Cultivamos nuestra imaginación sin límites y perdemos contacto 
con la realidad sufrida de nuestro pueblo fiel.



59

HABRIAQUEÍSMO: Es un neologismo inventado por el Papa 
Francisco para diagnosticar uno de los males que más afecta el 
corazón humano. Es un malestar espiritual que se manifiesta con 
síntomas de sueños de vanagloria sobre lo que habría que hacer, 
pero olvidando lo que hay en la realidad.

97. Quien ha caído en esta mundanidad mira de arriba y de lejos, 
rechaza la profecía de los hermanos, descalifica a quien lo cuestione, 
destaca constantemente los errores ajenos y se obsesiona por la 
apariencia. Ha replegado la referencia del corazón al horizonte 
cerrado de su inmanencia y sus intereses y, como consecuencia de 
esto, no aprende de sus pecados ni está auténticamente abierto al 
perdón. Es una tremenda corrupción con apariencia de bien. Hay 
que evitarla poniendo a la Iglesia en movimiento de salida de sí, de 
misión centrada en Jesucristo, de entrega a los pobres. ¡Dios nos 
libre de una Iglesia mundana bajo ropajes espirituales o pastorales! 
Esta mundanidad asfixiante se sana tomándole el gusto al aire puro 
del Espíritu Santo, que nos libera de estar centrados en nosotros 
mismos, escondidos en una apariencia religiosa vacía de Dios. ¡No 
nos dejemos robar el Evangelio!

3.El clericalismo

El Pontificado del Papa Francisco ha sido providencial en muchos 
sentidos. El Santo Padre, desde su elección ha luchado sin cuartel contra 
el “clericalismo” y recordando la verdadera identidad de los fieles laicos 
como auténtico Pueblo de Dios. El clericalismo es un fenómeno transversal 
que afecta a clérigos, consagrados y fieles laicos. Podemos preguntarnos: 
¿qué es el clericalismo? Es una “cultura”, es decir, un conjunto de lenguajes 
verbales y no verbales, a un “modo de ser y de hacer”, que privilegia la 
misión del sacerdocio ministerial como factor determinante y casi único 
en la configuración, en la organización, en el discernimiento y en la toma 
de decisiones al interior de la vida de la Iglesia.



60

El Papa Francisco en la 18 Congregación General en la Asamblea 
sinodal, del 25 de octubre de 2023, señaló que Jesús, para su Iglesia, 
no asumió ninguno de los esquemas políticos de su tiempo: ni fariseos, 
ni saduceos, ni esenios, ni zelotes. Ninguna corporación cerrada; 
simplemente retoma la tradición de Israel: “Tú serás mi pueblo y yo 
seré tu Dios”. Él mismo añade: “una de las características de este 
pueblo fiel es su infalibilidad; sí, es infalible in credendo. (In credendo 
falli nequit, LG 12) Infabilitas in credendo. El Papa lo explica así: cuando 
quieras saber lo que cree la Santa Madre Iglesia, anda al Magisterio, 
porque él es encargado de enseñártelo, pero cuando quieras saber 
cómo cree la Iglesia, anda al pueblo fiel”.

Para poder eliminar el clericalismo de la Iglesia es necesario:

Una renovación espiritual que debe originarse en la jerarquía de 
la Iglesia y que va a requerir una gran ascesis por parte de todos 
los miembros. Sabemos que perfecta solo será la Iglesia del Cielo, 
pero si no hacemos un verdadero esfuerzo por llevar el ministerio del 
orden sacerdotal a esta identificación con Cristo, no se podrá tener 
un cambio real hacia una mayor edificación de la Iglesia.

Necesitamos una Iglesia que sea capaz de erradicar la división para 
aceptar que el único camino es alinearnos con el Sumo Pontífice en su 
llamado a la santidad. Debemos encaminarnos hacia una Iglesia más 
humilde, como lo fue su Señor. Haciendo una Iglesia menos clerical 
y secreta, más transparente, donde los laicos verán reconocida su 
dignidad de cristianos bautizados. Esta crisis podría señalar el fin de 
una Iglesia percibida como una multinacional, distante y burócrata.

Es necesario un nuevo Pentecostés en la Iglesia que inicie 
nuevamente desde el cenáculo donde esté la jerarquía de la Iglesia. 
La presencia del Espíritu transformó a los apóstoles, que antes reñían 
entre sí, en una comunidad de fraternidad. De la misma manera, el 
sacerdote diocesano no podrá construir la comunidad que le ha sido 
confiada si él mismo no está lleno del Espíritu. El que se deja llevar 



61

siempre por el Espíritu andará siempre buscando los medios para 
construir la comunidad eclesial, el Cuerpo de Cristo. La construcción 
de la comunidad requiere necesariamente la acción del Espíritu Santo.

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO.
Lo importante es pasar del diagnóstico al tratamiento. Ante estas 

realidades de nuestra vida eclesial se nos exige ser cercanos, estar 
presentes en el caminar, preocuparnos los unos por los otros, estar 
en conexión con la ayuda de tantos medios de comunicación, dar una 
palabra de esperanza, palpar al hermano, ser una voz amiga.

El Santo Padre Francisco, explicó a los obispos italianos la identidad 
de un sacerdote creíble para su pueblo, el 17 de mayo de 2016. Es 
decir, señala el perfil del sacerdote como promotor de la sinodalidad. 
De aquí podemos hacer un examen de conciencia.

El sacerdote sabe “que el Amor es todo. No busca seguridad 
terrenal ni honores… no exige para sí nada que vaya más allá de sus 
necesidades reales, ni se preocupa por vincular a su persona a los 
que le han confiado. Su estilo de vida sencillo y esencial, siempre 
disponible, lo hace creíble a los ojos de la gente y lo acerca a los 
humildes, en una caridad pastoral que nos hace libres y solidarios. 
Siervo de la vida, camina con el corazón y al ritmo de los pobres y se 
enriquece frecuentándolos. Es un hombre de paz y reconciliación, 
signo e instrumento de ternura de Dios, atento a difundir el bien 
con la misma pasión que otros dedican a sus intereses. El secreto 
de nuestro sacerdote… se encuentra en esa zarza ardiente que ha 
marcado con el fuego su existencia, que la conquista y la conforma 
a la de Jesucristo, la verdad última de su vida. Y su relación con Él lo 
custodia, volviéndolo ajeno a la mundanidad espiritual que corrompe, 
así como a cualquier compromiso y mezquindad”.



62



63

TEMA 5
EL SACERDOTE A LA ESUCHA 

DEL PUEBLO DE DIOS
Pbro. Lic. Marco Antonio García Mtz.

1. El sacerdote en medio de tantas voces.
Si por algo se caracteriza nuestra sociedad es el ruido, el bullicio, 

el agetreo. Todo mundo habla y todo mundo opina no solo de su 
oficio, no solo de su profesión, no solo de sus labores, sino todos 
hablan de todo.

El mecánico de mediciana, los políticos de alienigenas (Maussan 
en el Congreso), el ateo de Cristo, el taxista no se diga habla de todo 
y de todos.

Hoy más que nunca existen todo tipo de asocianes, grupos, 
comites, marchas, movimientos, hasta portavoces de los perros, 
ambientalistas, feministas, grupos en pro de la diversidad de género, 
etc. Ahí se da espacio a la voz de todos.

Como todo mundo es especialista en todo, esto da pie a 
impreciones, relativismos, y graves errores y más cuando en este 
tiempo se le da más voz a la emoción que a la razón.

A la sociedad desde diferentes instancias y desde hace muchos 
años se le ha adoctrinado solo para hablar con la famosa “libertad 
de expresióm” como si fuera la única capacidad del ser humano, en 
detrimento de la reflexión, del discernimieto, de la verdad, del silencio 
y no se diga de la meditación y conmtemplación del misterio de Dios.  
A la sociedad se le ha adoctrinado para hablar desconectando la 
emoción de la razón, de la verdad y más de la fe. El hombre de hoy esta 



64

adoctrinado para hablar y no para escuchar al otro y menos a Dios. El 
hombre sí quiere a Dios pero sin palabra, sin doctrina y sin ley.

A nosotros como sacerdotes nos ha tocado vivir en este tiempo de 
muchas voces.

Inmediatamente brotan varias preguntas, que aquí escribo 
algunas, pero desde luego pueden surgir más.

¿El sacerdote ha de escuchar todo sin más?

¿Escuchar significa aceptarlo todo y a todos sin más?

¿El sacerdote al estar al servicio de la escuha, en automático queda 
anulada su razón, su fe, sus principios, su fidelidad a Dios y al hombre, 
su fidelidad a la enseñanza de la Iglesia?

El sacerdote está al servicio de la escucha ¿pero, cómo ha de 
escuchar? como sociólogo, psicólogo, analista político, asesor en 
economía, ambientalista, líder sindical, como simpatizantes de todas 
la ideologías, etc.

¿Al escuchar el sacerdote todo se espera que responda a todo y a 
todos? ¿Y que responda como quién o desde qué especialidad?

Yo creo que el sacerdote para poder ofrecer un verdadero servicio de 
escucha debe tener afianzada su identidad y la identidad del sacerdote 
brota de Cristo Buen Pastor, que escucha primero al Padre (Jn. 15,15) 
y que también escucha al hombre pero no siempre responde a todo 
(Mt.24, 36) ni a todos (Mc.14, 61)

En Jesús escuchar no siempre es asentir, ni aceptación de todos 
(Lc.18, 9-14)



65

Jesús escucha pero siempre para abrir a la persona a la salvación e 
invitarla a alejarse del pecado y al cambio de vida, no para dejarla en la 
misma situación (Jn. 8,1-11).

Jesús propicia y favorece la escucha pero para sanar e invitar a no 
volver al pecado (Jn. 5, 1-14).

Por tanto, el verdadero servicio de la escucha en el sascerdote no 
es parcial, no es unilateral. El sacerdote a ejemplo de Cristo se prepara 
al servicio de la escucha del Pueblo de Dios, primero escuchando a 
Dios, que es parte indispensable en toda su formación desde el inicio 
de su vocación porque su vocación nació de la escucha a la voz de 
Dios que le ha llamado a consagrarse a su Pueblo. Y en su formación 
continua no puede faltar todos los días la escucha y la meditación de 
la Palabra de Dios.

Otra parte importante para que el sacerdote ofrezca un servicio 
completo de escucha al Pueblo de Dios es escuchar la voz de la Iglesia, 
con todo el patrimonio doctrinal y moral que se ha esforzado atraves 
de los siglos por transmitir con fidelidad, cumpliendo el mandato 
de Jesucristo de anunciar el Evangelio y de enseñar a cumplir todo 
cuanto Él ha mandado (Mt. 28,19-20).

Si como sacerdotes dejamos de escuchar la voz de Dios expresada 
en su Palabra cairíamos en la tentación de convertir a la Iglesia en una 
ONG como dice el mismo Papa Francisco, una cámara de diputados 
o senadores, o un gremio o miembros de una marcha a favor de la 
igualdad, etc. Donde todos quieren ser escuchados pero sin ser 
interpelados, donde todos quieren ser escuchados pero sin hacer un 
cambio de vida. Donde todos quieren ser escuchados pero sin escuchar 
la voz de Dios y menos cumplir los mandamientos de Dios.

Sin escuchar a Dios y sin escuchar la voz milenaria de la Iglesia, 
como sacerdotes convertiríamos a la Iglesia en un consultorio de 



66

terapias freudianas, donde las peronas podrán irse “tranquilas” pero 
sin un mensaje del Evangelio.

Nuestro servicio será completo cuando a ejemplo de Cristo Buen 
Pastor escuchemos la voz de la oveja que clama perdida, cuando 
vayamos a encontrarla la curemos con el balsamo de los sacramentos, 
la carguemos no para dejarla en el mismo lugar sino para llevarla 
ante Cristo Buen Pastor. (Lc.15, 3-7).

“En efecto, el sacerdocio ministerial no significa de por sí un mayor 
grado de santidad respecto al sacerdocio común de los fieles; pero, 
por medio de él, los presbíteros reciben de Cristo en el Espíritu 
un don particular, para que puedan ayudar al Pueblo de Dios a 
ejercitar con fidelidad y plenitud el sacerdocio común que les 
ha sido conferido”. (PDV 17) Nuestro trabajo como sacerdotes 
realizados con humildad, será escuchar pero para impulsar al 
Pueblo de Dios a la vocación más excelsa a la que está llamado a 
la santidad.

2.- El Pueblo ha de ser escuchado pero también ha de aprender 
a escuchar.

Nuestro servicio será completo no solo escuchando al Pueblo, 
sino además enseñando al Pueblo a escuchar a Dios, no somos 
empleados de una idelogía, sino sacerdotes mediadores entre Dios 
y los hombres.

Al respecto el Papa Francisco comentaba lo siguiente, el 5 de 
Septiempre del 2021 en el rezo del Anglelus en la Plaza de San Pedro.

 En el milagro de la curación del sordomudo lo que llama la 
atención en el relato es la forma en que el Señor lo realiza. Y lo hace 
así: aparta de la gente al sordomudo, le mete los dedos en los oídos 



67

y le toca la lengua con su saliva, luego mira al cielo, suspira y dice: 
“Effatá”, es decir, “¡Ábrete!” (cf. Mc 7,33-34). En otras curaciones, 
de enfermedades igualmente graves, como la parálisis o la lepra, 
Jesús no hace tantos gestos. ¿Por qué hace todo esto ahora, cuando 
sólo le habían pedido que impusiera su mano sobre el enfermo (cf. v. 
32)? ¿Por qué hace estos gestos? Quizás porque la condición de esa 
persona tiene un valor simbólico particular. Ser sordomudo es una 
enfermedad, pero también es un símbolo. Y este símbolo tiene algo 
que decirnos a todos. ¿De qué se trata? Se trata de la sordera. Ese 
hombre no podía hablar porque no podía oír. Jesús, de hecho, para 
curar la causa de su malestar, primero le pone los dedos en los oídos, 
luego en la boca, pero antes en los oídos.

Todos tenemos oídos, pero muchas veces no somos capaces de 
escuchar. ¿Por qué? hay de hecho una sordera interior, que hoy 
podemos pedir a Jesús que toque y sane. Y esta sordera interior es 
peor que la física, porque es la sordera del corazón. Atrapados por 
las prisas, por mil cosas que decir y hacer, no encontramos tiempo 
para detenernos a escuchar a quien nos habla. Corremos el riesgo 
de volvernos impermeables a todo y de no dar cabida a quienes 
necesitan ser escuchados: pienso en los hijos, en los jóvenes, en los 
ancianos, en muchos que no necesitan tanto palabras y sermones, 
sino ser escuchados. Preguntémonos: ¿cómo va mi escucha? ¿Me 
dejo tocar por la vida de las personas, sé dedicar tiempo a los que 
están cerca de mí para escuchar? Esto es para todos nosotros, pero 
de manera especial para los curas, para los sacerdotes. 

El sacerdote debe escuchar a la gente, no tener prisa, escuchar…, y 
ver cómo puede ayudar, pero después de escuchar. Y todos nosotros: 
primero escuchar, luego responder. Pensemos en la vida familiar: 
¡cuántas veces se habla sin escuchar primero, repitiendo los propios 
estribillos que son siempre iguales! Incapaces de escuchar, siempre 
decimos las mismas cosas, o no dejamos que el otro termine de hablar, 
de expresarse, y lo interrumpimos. La reanudación de un diálogo, a 
menudo, no se da mediante las palabras, sino mediante el silencio, 



68

por el hecho de no obstinarse y volver a empezar pacientemente a 
escuchar a la otra persona, escuchar sus agobios, lo que lleva dentro. 
La curación del corazón comienza con la escucha. Escuchar. Y esto 
restablece el corazón. “Pero padre, hay gente aburrida que siempre 
dice lo mismo…”. Escúchalos. Y luego, cuando terminen de hablar, di 
la tuya, pero escucha todo.

Y lo mismo ocurre con el Señor. Hacemos bien en inundarle con 
peticiones, pero haríamos mejor si primero lo escucháramos. Jesús 
lo pide. En el Evangelio, cuando le preguntan cuál es el primer 
mandamiento, responde: “Escucha, Israel”. Luego añade el primer 
mandamiento: “Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón […] 
y a tu prójimo como a ti mismo” (Mc 12,28-31). Pero en primer 
lugar: “Escucha, Israel”. Escucha, tú. ¿Nos acordamos de escuchar 
al Señor? Somos cristianos, pero quizás, entre las miles de palabras 
que escuchamos cada día, no encontramos unos segundos para dejar 
que resuenen en nosotros algunas palabras del Evangelio. Jesús es la 
Palabra: si no nos detenemos a escucharlo, pasa de largo. Si no nos 
detenemos a escuchar a Jesús, pasa de largo. 

Decía san Agustín: “Tengo miedo del Señor cuando pasa”. Y el 
miedo era dejarlo pasar sin escucharlo. Pero si dedicamos tiempo al 
Evangelio, encontraremos un secreto para nuestra salud espiritual. He 
aquí la medicina: cada día un poco de silencio y de escucha, algunas 
palabras inútiles de menos y algunas palabras más de Dios. Siempre 
con el Evangelio en el bolsillo, que ayuda mucho. Escuchemos hoy, 
como el día de nuestro bautismo, las palabras de Jesús: ¡”Effatá, 
ábrete”! Ábrete los oídos. Jesús, deseo abrirme a tu Palabra, Jesús 
abrirme a tu escucha; Jesús sana mi corazón de la cerrazón, Jesús 
sana mi corazón de la prisa, Jesús sana mi corazón de la impaciencia.

	



69

3.- María escuela de la escucha.
En el misterio de la Anunciación la Santísima Virgen María nos 

enseña a escuchar a Dios para luego disponernos hacer su voluntad 
(Lc. 1, 26-38)

María escuchaba y guardaba todo en su corazón sin duda 
contemplando y meditando el misterio de Dios. (Lc. 2, 19)

María muestra gran disponibilidd para escuchar la voz de Dios pero 
también la voz y las necesidades del projimo, no solo para escuchar 
sino para invitar a la gente hacer lo que diga su Hijo (Jn. 2, 1-5) 

El sacerdote en su servicio de escuchar, no puede ser convertido 
en un simple buzón donde todos depositan sus quejas y sugerencias, 
sino que el sacerdote a ejmeplo de María ha de estar dispuesto a 
escuchar pero para invitar a los hombre a escuchar la voz de Dios y a 
hacer lo que Jesús diga.

ORACIÓN
Dios Todopoderoso y Eterno, mira con amor el rostro de tu 

Hijo y por amor a Él, que es el Sumo Sacerdote, ten misericordia 
de tus sacerdotes. Acuérdate, ¡oh! compasivo Señor, que ellos 
son sino frágiles y débiles seres humanos. Renueva en ellos el 
don de la vocación que de modo admirable se consolidó por la 
imposición de las manos de tus Obispos. Mantenlos siempre cer-
ca de ti. No permitas que el enemigo les venza, para que nunca 
se hagan partícipes de la más mínima falta contra el honor de 
tan sublime vocación.

Señor Jesús, te pido por tus fieles y fervorosos sacerdotes 
así como por los sacerdotes infieles y tibios; por los que trabajan 
en su propia tierra o los que te sirven lejos, en lugares o misio-



70

nes distantes; por tus sacerdotes tentados, por los que sienten la 
soledad, el tedio o el cansancio; por los sacerdotes jóvenes y por 
los ancianos, o aquellos que están a punto de morir, así como 
por las almas de los que están en el purgatorio.

Pero sobre todo, te encomiendo a los sacerdotes que más 
aprecio; el que me bautizó o me ha absuelto de mis pecados; 
aquellos a cuyas misas he asistido y me han dado Tu Cuerpo y 
Sangre en la Comunión; los sacerdotes que me han aconsejado, 
me han consolado o animado y aquellos a quienes de alguna 
forma les estoy en deuda.

¡Oh Jesús!, mantenlos a todos cerca de tu Corazón y bendí-
celes abundantemente en el tiempo y en la eternidad. 

AMÉN.



71

TEMA 6
LA SAGRADA ESCRITURA, LUZ Y GUÍA DE LA 

SINODALIDAD
P. Lic. José Federico Vaca Silva

ORACIÓN.
Salmo 27. Confianza absoluta en Dios
El Señor es mi luz y mi salvación. ¿A quién temeré?
El Señor es la fortaleza de mi vida. ¿De quién tendré temor?

2 Cuando los malhechores vinieron sobre mí para devórame,
ellos, mis adversarios y mis enemigos, tropezaron y cayeron.

3 Si un ejército acampa contra mí, no temerá mi corazón;
Si contra mí se levanta guerra, yo estaré confiado.

4 Una cosa he pedido al Señor, y esa buscaré:
Que habite yo en la casa del Señor todos los días de mi vida,
para contemplar la hermosura del Señor
y para meditar en Su templo.

5 Porque en el día de la angustia me esconderá en Su taber-
náculo;
en lo secreto de Su tienda me ocultará;
sobre una roca me pondrá en alto.

6 Entonces será levantada mi cabeza sobre mis enemigos que 
me cercan,



72

y en Su tienda ofreceré sacrificios con voces de júbilo;
cantaré, sí, cantaré alabanzas al Señor.

7 Escucha, oh Señor, mi voz cuando clamo;
ten piedad de mí, y respóndeme.

8 Cuando dijiste: «Busquen Mi rostro», mi corazón te respon-
dió: «Tu rostro, Señor, buscaré».

9 No escondas Tu rostro de mí;
no rechaces con ira a Tu siervo. Tú has sido mi ayuda.
No me abandones ni me desampares. Oh Dios de mi salva-
ción.

10 Porque aunque mi padre y mi madre me hayan abandona-
do,
el Señor me recogerá.

11 Señor, enséñame tu camino. Y guíame por senda llana
por causa de mis enemigos.

12 No me entregues a la voluntad de mis adversarios;
porque testigos falsos se han levantado contra mí,
y los que respiran violencia.

13 Hubiera yo desmayado, si no hubiera creído que había de 
ver la bondad del Señor
en la tierra de los vivientes.

14 Espera al Señor. Esfuérzate y aliéntese tu corazón.
Sí, espera al Señor.



73

VER CON LOS OJOS DEL PADRE.
Al terminar la primera sesión del Sínodo, que se ha desarrollado 

en Roma del 4 al 29 de octubre de 2023, ha surgido una relación 
de Síntesis, que no es aún el documento post-sinodal, sin embargo, 
nos puede ubicar sobre cómo se ha desarrollado el Sínodo. Esta 
relación de Síntesis se ha titulado una Iglesia sinodal en misión. En 
la parte conclusiva la relación post-sinodal pone al centro de nuestro 
caminar sinodal la Palabra de Dios como luz y guía de la sinodalidad: 
“La Palabra del Señor viene antes de cada palabra de la Iglesia. Las 
palabras de los discípulos, que también son palabras de un Sínodo, 
son sólo un eco de lo que la misma Palabra ha dicho”. Con estas 
palabras del sínodo nos queda claro que la Palabra de Dios es, ha sido 
y seguirá siendo el centro de nuestro caminar eclesial, por lo tanto, el 
centro de nuestro caminar sinodal.

Nosotros podemos ver que nuestras comunidades parroquiales 
y diocesanas en sus distintos grupos, apostolados, ministerios son 
comunidades participativas, activas, vivas, que son fruto de un 
caminar pastoral de muchos años, en el que todos sus miembros 
tanto los Obispos, los sacerdotes y todos los agentes pastorales 
han trabajado y colaborado cada uno en sus distintas actividades 
para darle vida a nuestra comunidad diocesana y a las distintas 
comunidades parroquiales. Es importante que sigamos caminando, 
animando, acompañando nuestras comunidades teniendo siempre 
como centro la Palabra de Dios y la Eucaristía. 

Y si se nos presentan distintos retos o exigencias pastorales, 
recordemos que hoy es un buen tiempo para retomar e insertarnos en 
el caminar sinodal tanto en la Iglesia universal como en nuestra Iglesia 
particular que se hace concreta en nuestras comunidades parroquiales. 



74

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO.
La presencia de Dios en medio del pueblo en el Antiguo Testamento

En el Antiguo Testamento recordamos que el Arca de la Alianza era 
el signo palpable de la presencia de Dios en medio de su pueblo. El 
Arca de la Alianza caminaba siempre en medio del Pueblo de Israel, 
recordamos por ejemplo cuando los israelitas conquistaron Jericó 
(Jos 6,8). También podemos recordar cuando el rey David la instala y 
la introduce en medio del Templo y en ese ambiente de fiesta y júbilo 
por la presencia de Dios en medio del pueblo, tanto el rey David como 
el pueblo canta, baila con profundo gozo (2Sam 6; 1Cro 15-16). En 
1Cro 16,8-36 leemos el cántico de David que celebra gozoso la alegría 
de la presencia de Dios en medio de su pueblo. Como comentario 
señalamos que este cántico de David es un conjunto de tres Salmos 
insertados en la narrativa del traslado del Arca de la Alianza en medio 
del pueblo de Israel para subrayar la importancia que el pueblo de 
Israel da a la presencia de Dios en medio de ellos mediante el Arca 
de la Alianza. 

La misma historia del pueblo de Israel nos enseña la importancia 
de actualizar la propia identidad delante de las nuevas situaciones 
socio-culturales que se nos presentan, y nos enseña cómo es 
importante consolidarse y actualizar la identidad ante los retos. En la 
época postexílica, cuando ya el Templo ha sido destruido y el Arca de 
la Alianza no está como signo sensible de Dios presente en medio del 
pueblo, “cuando los profetas han callado, surge la Sabiduría”, y con 
ella surgen los sabios, quienes sustituyen a los profetas en la dirección 
del pueblo, como dice el libro del Sirácide en 24,23: “Todo esto es el 
libro de la alianza del Dios Altísimo, la Torá que nos prescribió Moisés 
como herencia para las asambleas de Jacob”. 

La Torá ahora se ha actualizado y se manifiesta y se enseña en 
lenguaje sapiencial. Si el Arca de la Alianza ya no está en medio de su 
pueblo, ahora la Sabiduría es la que está en medio de su pueblo. Si 
los profetas ya no abren la boca ahora la Sabiduría viene a hablar al 



75

pueblo: “La sabiduría se gloría en medio de su pueblo. En la asamblea 
del Altísimo abre su boca, se gloría delante de su poder: Yo salí de la 
boca del Altísimo, y como niebla cubrí la tierra. Yo puse mi tienda en 
las alturas” (Sir 24,1-4). Así como la Torá salió de la boca del Altísimo, 
ahora la Sabiduría sale también de la boca del Altísimo. Así como 
la niebla de nube acompañaba al pueblo de Israel en el desierto, 
ahora la Sabiduría como niebla cubre la tierra. Así como el Arca de la 
Alianza puso su tienda en la altura del monte Sión ahora la Sabiduría 
pone su tienda en medio de todo el pueblo de Israel. La sabiduría 
está siempre en medio del pueblo. Los profetas y los sabios surgen 
del pueblo, predican al pueblo y caminan con el pueblo. 

Los sabios del judaísmo se preocuparon de expresar su fe en 
nuevos lenguajes, sin quedar encerrados en el universo cultural 
en donde había nacido la fe de Israel. Ante las nuevas situaciones 
que el pueblo de Israel vive, el pueblo con audacia se renueva. Los 
principales libros deuterocanónicos a menudo presentan una nueva 
visión del pueblo de Israel en comunicación con la cultura helenista, 
que ahora mediante la Sabiduría da identidad al pueblo de Israel y 
alimenta la fe judía dentro del mundo grecorromano.

Así también la Iglesia con audacia se renueva, con sabiduría se 
actualiza delante de los nuevos retos que presenta la sociedad y la 
cultura en la que estamos viviendo. Dejándonos guiar por la fuerza 
del Espíritu Santo, con la presencia de Cristo que sigue caminando 
con nosotros, hoy la Iglesia mediante la sinodalidad quiere renovarse 
y responder a los retos que la realidad nos presenta el día de hoy.

Jesús: la presencia de Dios en el Nuevo Testamento

En el nuevo Testamento Dios se ha acercado a su pueblo en la 
Persona de su propio Hijo, Nuestro Señor Jesucristo, el cual entró en 
el mundo (cf. Jn 1,14), se ha hecho uno como nosotros semejante en 
todo, menos en el pecado (cf. Heb 4,17). Se hizo hombre para convivir 
con los hombres, para amarnos, para caminar con nosotros, para 



76

ser Emmanuel Dios-con-nosotros (cf. Mt 1,23). Este Jesús, Dios con 
nosotros, caminó nuestros caminos (cf. Mc 6,8; Mt 15,32) y mientras 
iba de camino, comenzó a llamar a sus discípulos y muy pronto hubo 
en torno a él una muy grande comunidad de discípulos (cf. Lc 6,12-
19). Es interesante notar cómo siempre el Evangelio nos muestra a 
Jesús caminando con sus discípulos.

Después de la Resurrección de Jesús, la comunidad de discípulos se 
encontraba reunida en oración cuando el Señor Resucitado apareció 
en medio de ellos, les dio su paz (cf. Jn 20,19-29), les hizo la promesa 
de que siempre estaría con nosotros hasta el fin del mundo (cf. Mt 
28,20). Cincuenta días después, la fuerza del Espíritu Santo descendió 
sobre la naciente comunidad de discípulos e inmediatamente ellos 
comenzaron a anunciar por todo el mundo que Jesús estaba vivo (cf. 
Hch 2,1-12), que Jesús había resucitado y que estaba en medio de 
nosotros (cf. Hch 2,32-33). 

Así pues, los Apóstoles, conscientes de que la presencia del 
Resucitado y la fuerza del Espíritu Santo caminaba con ellos 
comenzaron a caminar por todo el mundo predicando, anunciando 
con gozo la resurrección del Señor. Y mediante la predicación de 
su palabra recordaban las hazañas de Jesús e hicieron una lectura 
de todo lo que la Ley y los Profetas habían dicho de Jesús (cf. Hch 
2,14-41). Así fue como la comunidad cristiana desde su origen se 
reunió en torno a la Palabra de Dios, la predicación de los Apóstoles, 
la oración y la fracción del pan (cf. Hch 2,42). Vemos pues, cómo 
desde el comienzo, la Palabra de Dios, que se nos ha transmitido en 
la Sagrada Escritura, la Tradición y el Magisterio de la Iglesia, nos ha 
acompañado a lo largo de toda la historia. 

Hoy nosotros cada que nos reunimos a celebrar la Santa Misa o 
cualquier sacramento, nos reunimos siempre en torno a la Palabra de 
Dios que es la que le da unidad y estabilidad al caminar de la Iglesia, 
ella continúa siendo para nosotros luz y guía en nuestro caminar, 
como ha enseñado el Papa Benedicto XVI en la Exhortación Apostólica 



77

Postsinodal Verbum Domini: “la Palabra divina, pronunciada en el 
tiempo, fue dada y «entregada» a la Iglesia de modo definitivo, de 
tal manera que el anuncio de la salvación se comunique eficazmente 
siempre y en todas partes” (VD 17).

La etimología de la palabra sínodo viene del griego de la 
composición de la preposición sin (σύν) que significa “con” o “en” 
y el sustantivo odos (ὁδός) que significa “camino”. Entonces desde 
su etimología sínodo significa “un camino con” o “un camino en”. 
A la luz de los textos que hemos meditado descubrimos que Jesús 
siempre ha caminado con la naciente comunidad de sus discípulos. 
Y después de su resurrección sigue “en camino” con nosotros. De 
hecho, en el Evangelio de Juan, Jesús mismo se autodefine como el 
mismo Camino que conduce al Padre: “Yo soy el Camino, la Verdad y 
la Vida. Nadie va al Padre sino por mí” (Jn 14,6).

La Palabra de Dios: alma del caminar de la Iglesia

Podríamos hacer un recorrido a lo largo de los textos bíblicos o 
enseñanzas que nos da la Iglesia en el Magisterio o en la Tradición y 
a por toda la historia de la Iglesia, pero este espacio es una sencilla 
reflexión que nos anima a entrar en nosotros mismos, para ver cómo 
ha sido nuestro caminar con Cristo, en la Iglesia.

Ya el Concilio Vaticano II, en la Constitución Dogmática sobre 
la Iglesia, Lumen Gentium, nos enseña en el número 23 decreta 
que “el Romano Pontífice, como sucesor de Pedro, es el principio 
y fundamento perpetuo y visible de unidad así de los Obispos 
como de la multitud de los fieles. Por su parte, los Obispos son, 
individualmente, el principio y fundamento visible de unidad en sus 
Iglesias particulares, formadas a imagen de la Iglesia universal, en 
las cuales, y a base de las cuales se constituye la Iglesia católica, una 
y única. Por eso, cada Obispo representa a su Iglesia, y todos juntos 
con el Papa representan a toda la Iglesia en el vínculo de la paz, del 
amor y de la unidad”. Caminando en comunión con el Papa y con 



78

nuestro Obispo, estaremos favoreciendo el fundamento visible de 
unidad en la Iglesia tanto a nivel de Iglesia universal como a nivel de 
Iglesia diocesana. 

De la misma manera, el Concilio Vaticano II en la Constitución 
Dogmática sobre la Divina Revelación, Dei Verbum 21 afirma que 
“la Iglesia ha venerado siempre las Sagradas Escrituras al igual que 
el mismo Cuerpo del Señor, no dejando de tomar de la mesa y de 
distribuir a los fieles el pan de vida, tanto de la palabra de Dios como 
del Cuerpo de Cristo, sobre todo en la Sagrada Liturgia. Es necesario, 
por consiguiente, que toda la predicación eclesiástica, como la misma 
religión cristiana, se nutra de la Sagrada Escritura, y se rija por ella. 
Porque en los sagrados libros el Padre que está en los cielos se dirige 
con amor a sus hijos y habla con ellos”. Mientras la Iglesia sea fiel a esta 
sabia enseñanza del Concilio podemos saber que estamos caminando 
juntos en un lugar seguro.

El papa Benedicto XVI nos ha recordado en el número 31 de la 
Verbum Domini “que «el estudio de las sagradas Escrituras ha de 
ser como el alma de la teología». Esta expresión de la Constitución 
dogmática Dei Verbum se ha hecho cada vez más familiar en los 
últimos años. Podemos decir que en la época posterior al Concilio 
Vaticano II, por lo que respecta a los estudios teológicos y exegéticos, 
se han referido con frecuencia a dicha expresión como símbolo de un 
interés renovado por la Sagrada Escritura”. Y si la Sagrada Escritura 
es el centro de la teología, ha de serlo también para la vida pastoral y 
por consiguientes es el luz y guía para nuestro camino sinodal. 

De ahí que podemos afirmar que, en este camino sinodal de la 
Iglesia, en el cual Jesús, el Resucitado sigue caminando en medio de 
nosotros, la Sagrada Escritura sigue siendo la luz, la guía y el alma 
de todo ejercicio pastoral tanto a nivel parroquial como a nivel 
diocesano, en los decanatos, las vicarías y en todas las comisiones y 
dimensiones de nuestra tarea pastoral. Pues el mismo Papa Benedicto 
XVI en la misma Verbum Domini ha enseñado que “es la Palabra de 



79

Dios quien nos lleva hacia los hermanos; es la Palabra que ilumina, 
purifica, convierte. Nosotros no somos más que servidores” (93).

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO.
La relación de Síntesis del Sínodo en la parte II cuando invita a todos 

a ser discípulos y misioneros habla de los laicos y afirma que ellos 
“están cada vez más presentes y activos al interno de la comunidad 
cristiana. Muchos de ellos organizan y animan comunidades 
pastorales, animadores espirituales y catequistas, y participan en 
varios organismos parroquiales y diocesanos”. Aunque estas palabras 
se refieren en primer lugar a los laicos, nosotros también podemos 
preguntarnos, partiendo de ahí ¿cómo manifiesto mi actitud de 
sinodalidad en mi parroquia, en el decanato, en la diócesis?

Junto a esta pregunta dejamos otras para nuestra meditación 
personal y en un segundo momento podemos compartir nuestras 
respuestas en un pequeño plenario o con algunos de nuestros 
hermanos: ¿qué lugar ocupa la Sagrada Escritura en nuestros 
proyectos parroquiales?, ¿la Palabra de Dios es el centro de 
nuestra vida parroquial, en el decanato, en las distintas instancias o 
dimensiones pastorales en las que trabajo?

Nos encomendamos a la Virgen María, quien siempre ha 
acompañado el caminar de la Iglesia, desde el día de Pentecostés 
hasta el día de hoy. Y le pedimos que su maternal intercesión bendiga 
y acompañe nuestros proyectos pastorales. 	



80



81

TEMA 7
LA FRATERNIDAD SACERDOTAL ALMA 

Y REFLEJO DE LA SINODALIDAD.
S. E. Mons. Manuel González Villaseñor.

Obispo Auxiliar de la Arquidiócesis de Guadalajara.

VER CON LOS OJOS DEL PADRE.
En el mes de octubre del año pasado, se celebró la primera sesión 

del Sínodo de la Sinodalidad, que sin duda nos ha ofrecido muchas 
luces para nuestro caminar pastoral. Todos los agentes de pastoral, 
pero especialmente los sacerdotes, tenemos que ser promotores de 
la sinodalidad. La fraternidad sacerdotal debe ser entonces “alma y 
reflejo de esta sinodalidad.

Para poder reflexionar sobre esta fraternidad como fundamento 
de la sinodalidad, tenemos que citar el Instrumentum Laboris del 
Sínodo, que nos ofreció los “Elementos del lenguaje”, y darnos cuenta 
si estamos trabajando sobre ello. Estos elementos son un resumen 
de lo que es, la sinodalidad:

• La sinodalidad es un proceso de aprendizaje 

• La sinodalidad comienza teniendo en cuenta nuestra “situacionalidad”: 
los puntos de partida son diferentes para cada uno de nosotros 

• La sinodalidad es un proceso gradual: es una conversión paso a paso. 

• La sinodalidad es aprender haciendo 

• La sinodalidad es un camino creativo y abierto 



82

• La sinodalidad es una experiencia espiritual que pone al Espíritu 
Santo en el centro 

• La sinodalidad es el arte de valorar, acoger y saber articular 
todos los dones y carismas que el Señor ha puesto a disposición de 
su Iglesia. 

•Este sínodo es un proceso de potenciación de los bautizados. 

• Este sínodo es un proceso de reconocimiento del otro/otra a 
través de la escucha. 

• Este sínodo es un camino para avanzar en la recepción del Concilio 
Vaticano II. (Cfr. Instrumentum Laboris. Elementos del lenguaje).

Constantemente escuchamos diferentes opiniones sobre la 
vivencia y la promoción de esta sinodalidad. No podemos entonces 
nosotros equivocarnos al afirmar conceptos que no tienen una base 
sólida de información, y si,  queremos como sacerdotes vivirla y 
promoverla, tenemos que basar nuestro conocimiento en un estudio 
profundo de la Doctrina de la Iglesia, basada en las Sagradas Escrituras. 
Lo primero que hoy tendríamos que preguntarnos es ¿Cómo vivimos 
los sacerdotes la fraternidad, como alma y reflejo de la sinodalidad?

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIIJO.
Para poder dar respuesta al último cuestionamiento formulado en 

el punto anterior, debemos tener en cuenta los tres temas prioritarios 
para ser una Iglesia sinodal: Comunión, misión y participación.

COMUNIÓN.

Para vivir la fraternidad sacerdotal, como alma y reflejo de la 
sinodalidad, tenemos que tener como fundamento la vivencia de una 
“espiritualidad de comunión”. 



83

Quisiera citar textualmente algunos conceptos teológicos que 
nos ofrece una reflexión sobre la espiritualidad de comunión, de un 
religioso agustino recoleto Fr. Wilmer Moyetones OAR.

Tomamos como base el siguiente texto bíblico:

Que todos sean uno. Como tú, Padre, en mí y yo en ti, que ellos 
sean uno en nosotros, para que el mundo crea que tú me has 
enviado (Jn. 17, 21). 

Fundamento teológico: Originaria unidad en la diversidad.

Partimos de la creación, es decir, del momento en que Dios Padre 
decide crear el mundo y al hombre en él. En este su proyecto creativo 
ya estaba presente la comunión, la unidad: “No es bueno que el 
hombre esté solo” (Gén 2, 18), y por eso le puso una compañía. San 
Agustín, en su libro Ciudad de Dios, comenta: 

Dios decidió la creación de género humano a partir de un solo 
hombre para inculcarle cuán grata le es la unidad de los muchos 
(ciu. 12, 22). 

La Santísima Trinidad es el origen y fuente de la comunión. Si 
vivimos esa espiritualidad de  comunión, manifestaremos al mundo 
la presencia misma de la Trinidad, porque proclamamos con la vida 
la comunión de Dios. Es por eso que somos signos y profecía de este 
misterio de comunión. 

En la medida en que reconozcamos la Santísima Trinidad como 
origen y fuente de nuestra comunidad y aprendamos a ser creadores 
de comunión, en esa medida seremos signos y profecía del Reino en 
este mundo ultramoderno. 

El mismo Jesús nos muestra cuál es el camino para la comunión. 
Resulta difícil de comprender, pero es la realidad: la comunión, la 



84

vida fraterna, pasan por la cruz, por la negación de uno mismo y la 
confirmación de los hermanos como personas. (Aquí termina el texto 
citado).

MISIÓN.

Cuando los sacerdotes vivimos la comunión, con Dios en primer 
lugar y también con los hermanos, sobre todos los hermanos 
sacerdotes, surge en nosotros el deseo de llevar la buena nueva a 
todos los baurtizados, es decir convertirnos en sacerdotes misioneros 
y transformar nuestras parroquias en comunidades misioneras. Pero 
¿Qué es lo que estamos anunciando cuando salimos a las calles? 
si es que salimos. Todavía más fácil, cuando llegan nuestros fieles 
a la parroquia y te piden un servicio o una orientación, ¿cómo los 
atendemos?

“La misión no consiste en comercializar un producto religioso, 
sino en construir una comunidad en la que las relaciones sean 
transparencia del amor de Dios y, de este modo, la vida misma se 
convierta en anuncio. En los Hechos de los Apóstoles, el discurso 
de Pedro va seguido inmediatamente de un relato de la vida de la 
comunidad primitiva, en la que todo se convertía en ocasión de 
comunión (cf. 2,42-47): esto le confería capacidad de atracción”. (Cf. 
Instrumentum Laboris, Sínodo de la Sinodalidad no. 52).

PARTICIPACIÓN.

	 El último tema prioritario es la participación. Desde que se 
anunció la celebración del Sínodo, se han ofrecido mecanismos para 
que la participación sea efectiva. Y claro sería una contradicción que 
siendo el Sínodo de la sinodalidad no hubiera participación. Pero si 
nuestro tema gira en torno a los sacerdotes como promotores de 
sinodalidad, tendríamos que preguntarnos si esa participación es 
efectiva. Cuantas veces hemos escuchado voces que nos dicen, la 
Iglesia tiene que escuchar a sus feligreses.  El escuchar no empobrece, 



85

al contrario enriquece. Vayamos a nuestras parroquias, la mayoría 
tenemos los Equipos Coordinadores Básicos, que representan los 
grupos de pastoral funcional y territorial que hay en la comunidad. 
En el marco de la fraternidad y la participación, no sólo hablamos de 
involucrar a los laicos en las decisiones importantes de la comunidad, 
sino también cuando somos dos sacerdotes o más en la parroquia. 
El Vicario Parroquial, en estos casos no es un empleado más, es 
un hermano sacerdote que debe se tomado en cuenta y que debe 
caminar en sintonía con quien tiene la autoridad principal.

LA FRATERNIDAD.

La fraternidad se da entre pesonas que no se han elegido y que no 
tienen particulares sintonías de personalidad, de cultura, de gustos, 
pero que coinciden compartiendo un mismo ideal y se preparan 
para vivirlo en la Iglesia, que quieren vivir como una comunidad de 
hermanos en el Señor. Por eso, eforcémonos por vivirla, sobre todo 
con nuestros hermanos sacerdotes. Enriqueciéndonos con nuestras 
diferencias y caminando unidos en lo esencial. Acogamos también 
con amor a nuestros agentes de pastoral, a nuestros feligreses, de 
tal manera que siempre vean en nostoros un signo de unidad, que 
podamos transmitirles todo el amor misericordioso de Dios. 

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU.

PRESBITERIO Y SINODALIDAD.

Ciertamente que el presbítero debe ser un promotor del encuentro 
de su gente en la experiencia de la comunión. Y esto se hace patente 
en el presbiterio. Este no es una institución canónica y fría: todo 
lo contrario, tiene la característica de un cuerpo. Como tal, se 
caracteriza por la unión efectiva de sus miembros, lo cual se traduce 
en comunión. Esta exige que sus miembros, por ser activos y se inter-



86

relacionan entre sí, vivan y caminen juntos; esto es, sinodalmente.El 
individualismo hace que se esté juntos, pero cada uno por su lado. 
El espíritu sinodal requiere el verdadero encuentro que, a la vez, 
conlleva la sintonía de la comunión.

Por esto, el obispo debe en todo momento promover esa 
sinodalidad haciendo posible en primer lugar el “encuentro”. El 
presbiterio debe ser un ejemplo vivo de ello para el pueblo de Dios. 
Uno de los problemas que se debe sortear debido a la inadecuada 
formación inicial desde hace tiempo es el individualismo producido 
por el clericalismo.. El espíritu sinodal requiere el verdadero 
encuentro que, a la vez, conlleva la sintonía de la comunión.

Por otro lado, el encuentro se nutre y hace posible el diálogo, 
que conlleva la escucha: en primer lugar, mutua, pues de hermanos 
se trata; escucha del obispo y de la jerarquía, del Papa, sobre todo. 
Escucha del pueblo de Dios, que sabe transmitir lo que el Espíritu le 
va diciendo.   Así también, esa escucha tiene que ver con Dios, de 
manera personal y comunitaria-eclesial.

ENCUENTRO Y ESCUCHA PARA EL DISCERNIMIENTO.
El Obispo debe ser el gran animador de la escucha para darle 

a la sinodalidad mayor cuerpo y fuerza. Cuando el encontrarse y 
escucharse se dan no resulta fácil el discernimiento, con sus diversas 
exigencias y características. Ese discernimiento lleva a “leer los signos 
de los tiempos” donde se siente, se descubre y asume la voluntad de 
Dios en todo tiempo y lugar. Por eso es tan importante la relación 
entre presbiterio y sinodalidad.

La Formación Permanente tiene entre sus fines el fortalecer 
la sinodalidad como experiencia de vida y como parte integral del 
ministerio sacerdotal, que no es una profesión sino un quehacer 
eclesial para actuar siempre en nombre de Cristo Sumo y Eterno 



87

sacerdote. (Cfr. Artículo: “El presbiterio como cuerpo”. De Mons. 
Mario Moronta).

PREGUNTAS PARA CONCLUIR.

1. ¿Qué otros elementos podríamos aportar desde nuestra 
experiencia personal, para vivir la fraternidad sacerdotal?

2. ¿Qué otras propuestas podríamos dar para que el Sacerdote se 
un auténtico promotor de la sinodaliad en su comunidad?

PRESBITERIO Y SINODALIDAD.
Terminemos nuestra reflexión, escuchando el siguiente texto del 

Cardenal Robert Sarah: 

Según un manuscristo alemán: un sacerdote debe ser al mismo 
tiempo pequeño y grande, noble de espíritu, como de sangre 
real, sencillo y espontáneo, como de raíz campesina; héroe en la 
conquista de sí mismo, hombre que se ha batido con Dios, fuente 
de santificación, pecador al que Dios ha perdonado, soberano 
de sus deseos, servidor de los tímidos y los débiles, que no se 
arredra delante de los poderosos y se inclina, en cambio, delante 
de los pobres, discipulos de su Señor, jefe de su rebaño, mendigo 
de manos extremadamente abiertas, portador de innumerables 
dones, hombre en el campo de batalla, madre para confortar a 
los enfermos, con la sabiduría de la edad y el abandono de un 
niño, en tensión hacia la altura y con los pies en el suelo, hecho 
para la alegría, experto en sufrimientos, distanciado de toda clase 
de envidaia, previsor, que habla con franqueza, amigo de la paz, 
enemigo de la inercia, siempre fiel…(Tomado del libro “Para la 
eternidad”. Del Cardenal Robert Sarah).



88



89

TEMA 8
LA VIRGEN MARÍA, MODELO DE SINODALIDAD

Pbro. Lic. José Humberto Asencio Plascencia.

Últimamente hemos escuchado mucho la palabra sinodalidad, 
e inclusive hemos reflexionado sobre esta actitud que se nos pide 
asumir a quienes formamos la Iglesia, de manera especial nosotros 
los sacerdotes. Entendiendo que la sinodalidad es caminar juntos, es 
muy conveniente que fijemos nuestra atención en la Virgen María, 
quien supo vivir la sinodalidad y nos puede enseñar cómo hemos de 
caminar juntos en esta etapa de la historia de la salvación, de nuestra 
historia de salvación. La siguiente reflexión tiene como fuentes una 
homilía del Papa Francisco que predicó el 21 de mayo del año 2018 y 
también una conferencia que impartió el padre Alexandre Awi Mello 
Isch, secretario del dicasterio de Laicos, Familia y Vida.

María es ícono para la Iglesia y para cada cristiano, es modelo 
de virtudes. Por lo tanto, es impensable pensar que María no esté 
caminando con nosotros, sinodalmente. Tampoco es posible pensar 
que María camine a la distancia sin involucrarse. Y es que María 
es madre solícita, interesada por la vida del Pueblo de Dios y de 
cada uno de sus hijos, que intercede aquí y ahora por cada uno de 
nosotros. ¡Ella camina con nosotros, con la Iglesia!, porque es parte 
de la Iglesia!.

Quisiera centrar nuestra reflexión en dos aspectos de la Virgen 
María, que nos ayuden a ver a Nuestra Madre, como modelo de 
sinodalidad, al ver cómo vivió ella la sinodalidad. 

Hay tres momentos en la vida de la Virgen María, que nos dejan 
ver cómo vivió la sinodalidad la Madre del Señor.



90

María caminó siempre junto -sinodalmente- a Jesús y a los 
discípulos. Hay tres textos que muestran el rol sinodal de María junto 
a Jesús y sus discípulos: la capacidad de escucha de María, el camino 
que hizo en las bodas de Caná y su presencia en cenáculo.

1.- La capacidad de escucha de María
En el evangelio María aparece como la mujer que escucha y acoge 

la Palabra de Dios. Lucas, en el capítulo dos destaca especialmente 
esta característica de María. En el versículo 19, durante la visita de 
los pastores en Belén y en el versículo 51, cuando Jesús se queda en 
Jerusalén y sus padres lo encuentran en el templo. El texto evangélico 
en el versículo 19 menciona que “María guardaba todas estas cosas y 
las meditaba en el corazón”; y en el versículo 51 menciona que “y su 
madre guardaba todas estas cosas en su corazón”. 

El verbo que san Lucas utiliza es διετήρει, que significa guardar 
de forma prolongada, confrontar, para indicar la actitud de escucha 
contemplativa y reflexiva de María, que ante los hechos buscaba 
hacer un verdadero discernimiento espiritual. Ella conservaba los 
acontecimientos, meditándolos en su corazón. “Corazón” significa 
aquí el lugar de la memoria y del afecto. María tiene en consideración 
los hechos de la vida y trata de discernirlos. 

María es así modelo para una Iglesia sinodal que debe escuchar la 
voz de Dios que habla a través de los signos de los tiempos, de lo que 
dicen las personas y del eco que todo esto produce en el corazón, 
gracias a la acción del Espíritu Santo. 

María, es la mujer silenciosa, oyente de la Palabra de Dios, discípula, 
misionera, acompañante y peregrina. El escuchar a Dios, junto con 
la dociliad a las inspiraciones del Espíritu Santo, son disposiciones 
que nos ayudan a caminar juntos todo el Pueblo de Dios, a vivir la 
sinodalidad. Cuando no escuchamos a Dios y nos cerramos a las 



91

mociones del Espíritu, corremos el peligro de verlo todo según 
nuestro criterio personal, dejando a un lado lo que Dios nos pide en el 
aquí y ahora. La Virgen María, nos da ejemplo de escucha y docilidad 
a Dios en el momento de la anunciación. Ella, no comprendía en su 
totalidad lo que pasaba, pero supo escuchar y fue dócil a lo que Dios 
le pedía. Fue capaz de dejar de lado su proyecto personal, para dar 
cabida al proyecto de Dios. Y es ahí, en el sí de María, donde ella 
comienza su camino sinodal, al comenzar a caminar junto a Jesús y 
junto a otros, hasta el día de hoy.

2.- María en las bodas de Caná
En este conocido texto (Jn 2, 1-12), el aspecto mas evident es la 

intercesión de María en favor de los novios. María es la mujer atenta 
que escuha y cuida de la realidad de los novios, de sus nevesidades, pues 
ella camina junto a los hombres y mujeres en sus diferentes realidades. 

María aparece como la mujer que sabe ver la realidad. No se 
queda en comentar con los otros lo que está pasando, sino que hace 
lo que está en su mano. Se percibe así su capacidad de escucha de la 
realidad, que debe ser acogida como es, y discernida para descubrir 
en ella la voluntad de Dios.

Pero hay otro aspecto de este texto que normalmente es menos 
percibido: María camina con Jesús y sus discípulos ayudando a 
despertar la fe de estos últimos en Jesús. En la estructura del Evangelio 
de Juan, Caná es el primero de los siete signos que “revelan” la 
verdadera identidad y misión de Jesús. El texto comienza diciendo 
que en la boda en Caná de Galilea estaba “la madre de Jesús; y 
también Jesús fue invitado, con sus discípulos, a la boda.” (Jn2,2). 
Veamos algunos detalles:

En el Evangelio de Juan no se menciona el nombre de María; ella 
es “la madre” (cf. Jn 2, 1.3.5.12; 19,25-27) y Jesús la llama “mujer” 



92

(cf. Jn 2,4; 19,26), es decir, no aparece como persona aislada, mas es 
siempre indicada por su misión salvífica: ser mujer y madre. María 
solo se entiende en su referencia a los demás.

Además, curiosamente en este texto María es la primera en ser 
mencionada. Es ella que va a la fiesta, “y también Jesús fue invitado, 
con sus discípulos”. En la Iglesia sinodal, María precede (anticipa, 
va adelante) el camino de la Iglesia y abre el camino a Jesús y sus 
discípulos. Sin embargo, después que Ella indica Jesús a los demás, 
le presenta las necesidades de la gente e indica a los sirvientes que 
hagan todo lo que él les diga, se retira y deja que Jesús domine la 
escena, pues él es el protagonista de la salvación.

Se puede constatar, entonces, que el resultado principal no es el 
vino abundante, sino la fe de los discípulos (v. 11). Ese es el verdadero 
milagro, el vino nuevo que trajo Jesús. Y una segunda constatación 
es la inversión del orden de los “caminantes”: “Después de esto bajó 
a Cafarnaúm, Él, con su madre, sus hermanos y sus discípulos.” (Jn 
2,12). Ahora es Jesús que va al frente, María “camina junto” a la familia 
y a los discípulos de su Hijo. Cristo revela así su dimensión divina, 
salvífica, provoca la fe de los discípulos y constituye una comunidad 
con María, sus familiares y sus discípulos, la Iglesia naciente.

María, aunque tenga un lugar destacado en esta comunidad, 
simplemente camina junto con los demás, es la mujer sinodal por 
excelencia. De hecho, al inicio del camino, en la “hora” inicial de Jesús 
(Jn 2,1-12) aparecen María y los discípulos, y en la “hora” final, en la 
cruz (Jn 19,25-27), permanecen María y el discípulo amado, símbolo 
de la comunidad que, bajo el cuidado de María, permanecerá fiel 
hasta el fin de los tiempos.



93

3.- María en el Cénaculo
Un último aspecto de la imagen bíblica de María que quisiera 

mencionar es su presencia junto a los apóstoles, las mujeres y los 
hermanos de Jesús en el Cenáculo (Hch 1,13-14) y probablemente el 
día de Pentecostés (Hch 2,1-4). María es la mujer sinodal que hace el 
camino con los demás, participa, se involucra.

Los Padres de la Iglesia no dudaron en indicar el valor de esta 
presencia para la unidad de los apóstoles y la impetración del Espíritu 
Santo. Muchos artistas han representado este momento con María 
al centro, orando con los apóstoles en el momento del Pentecostés, 
con las lenguas de fuego que se posan sobre ellos. Allí está María, 
humilde y cercana, como mujer y madre.

María enseña a la Iglesia naciente que para encontrar la voluntad 
de Dios y salir en misión es necesario la oración, el discernimiento, el 
don y la gracia del Espíritu Santo, que habla en el silencio del corazón 
y en la comunidad reunida. María es así una mujer sinodal que hace 
el camino eclesial con los demás. No se aísla, no permanece sola, sin 
relacionarse con nadie o solo con Dios. Se nos presenta unida a los 
demás apóstoles, perseverando unánimes en oración. Está allí, como 
siempre fue, humilde, cercana, como mujer y madre, acompañando 
a la Iglesia desde su experiencia de Dios.

En su principal encíclica mariana Juan Pablo II enseña que: “Después 
de los acontecimientos de la resurrección y de la ascensión, María, 
entrando con los apóstoles en el cenáculo a la espera de Pentecostés, 
estaba presente como Madre del Señor glorificado. Era no sólo la que 
‘avanzó en la peregrinación de la fe’ y guardó fielmente su unión con 
el Hijo ‘hasta la Cruz’, sino también la ‘esclava del Señor’, entregada 
por su Hijo como madre a la Iglesia naciente: ‘He aquí a tu madre’. 
Así empezó a formarse una relación especial entre esta Madre y la 
Iglesia” (Redemptoris Mater, n. 40).



94

Por todo esto, Papa Francisco afirma claramente en Evangelii 
Gaudium 284. “Con el Espíritu Santo, en medio del pueblo siempre 
está María. Ella reunía a los discípulos para invocarlo (Hch 1,14), y así 
hizo posible la explosión misionera que se produjo en Pentecostés”.

Quisiera terminar esta reflexión, trayendo a nuestra mente y 
corazón a tantos hermanos que hoy en día sufren por diversas 
circunstancias, de manera especial por la violencia y la inseguridad. 
Tambien para estas circunstancias de sufrimiento y dolor para tantos 
de nuestros feligreses, la Virgen María nos enseña a caminar juntos, 
a vivir la sinodalidad. María camina junto a algunas mujeres, y 
al discípulo amado, acompañando a su Hijo que carga con la cruz 
en camino al Calvario. Se hace parte del dolor de su Hijo y de la 
humanidad entera, cae junto a Él, y junto a las mujeres, llora por las 
injusticias (Lc 23, 28-31). Es necesario, como María, hacer un camino 
con aquellos hermanos que sufren a causa de egoísmos, vanidades, 
soberbia y otros males tan enraizados en la sociedad actual.

ORACIÓN 
Oh María, Madre y modelo de la Iglesia.
Virgen oyente, Virgen orante, Virgen fecunda,
Virgen oferente, Virgen vigilante, esposa, madre y reina.
Tú aceptaste al Verbo con inmaculado corazón,
lo concebiste en tu seno virginal, y, al darlo a luz, 
preparaste el nacimiento de la Iglesia.
Tú, junto a la cruz, aceptando el testamento del amor divino,
tomaste como hijos a todos los hombres 
nacidos a la vida sobrenatural por la muerte de Cristo.

Tú, esperando con los apóstoles la venida del Espíritu,
uniendo tus oraciones a la de los discípulos,



95

te convertisite en el fundamento de la Iglesia suplicante.
Desde tu asunción a los cielos, acompañas a la Iglesia pere-
grina con amor materno,
y proteges nuestros pasos hacia la patria celeste,
hasta la venida gloriosa del Señor.

A ti acudimos en este día, y te encomendamos la celebración 
y el fruto 
del Sínodo de los obispos sobre la sinodalidad,
para que la Iglesia, a impulsos del Espíritu,
crezca en comunión, en participación y en espíritu de misión.

Lleva esta humilde súplica a tu Hijo,
para que Él la presente al Padre, y no nos abandones a noso-
tros,
para que siempre y en todo momento podamos hacer lo que 
Él nos diga.

Que el Espíritu, que fecundó tus entrañas por la escucha y 
obediencia de la fe,
siga renovando y rejuveneciendo la Iglesia por los caminos 
de la comunión y la unidad.

Amén.



96



97

Temas de 
Estudio



98



99

TEMA 1
HACIA UNA TEOLOGÍA DE LA SINODALIDAD

Pbro. Dr. Francisco Noé Hernández Enríquez

La compleja realidad eclesial que podemos constatar en la 
actualidad en torno al tema de la “sinodalidad”, nos da la pauta para 
interesarnos en tratar de exponer teológicamente algunas líneas 
que tengan por objetivo, la motivación de despertar el gran deseo 
de promover y estimular los procesos participativos en la comunidad 
eclesial, esto “caminando juntos” como Pueblo de Dios y «siguiendo 
el ideal de las primeras comunidades cristianas, donde los creyentes 
tenían un solo corazón y una sola alma» (EG 31).

El método que se utilizará para exponer la presente temática, es 
el referente al ver-juzgar-actuar, método que hemos de utilizar con la 
conciencia y bajo la convicción de que es un instrumento al servicio de 
la fe, teniendo en cuenta que una reflexión teológico-pastoral eficaz 
y realmente evangélica, no se adquiere de deducciones filosóficas y 
sociológicas, sino que la realidad a de “mirarse teologalmente”, es 
decir, ver la realidad desde la óptica de la fe con “mirada de discípulo”, 
considerando el dato histórico-cultural del Pueblo de Dios que ha 
de poner el énfasis en una antropología integral, que tenga a Cristo 
como paradigma de todo hombre, al igual que en una eclesiología de 
comunión que subraye la importancia de que en virtud del bautismo, 
el creyente está llamado a ser sujeto de evangelización, siendo 
discípulo misionero del Señor de la vida (cf. Aparecida 19). 

1. Mirar creyentemente el interés de profundizar el horizonte 
teológico de “caminar juntos”



100

La presente reflexión quiere bridarnos la oportunidad de 
profundizar en la atmosfera teológica que ha envuelto con fuerza 
a muchos de los miembros de la Iglesia frente al concepto de 
“sinodalidad”. Es de considerar que ante el discurso pronunciado 
por el papa Francisco el 17 de octubre de 2015, con ocasión de la 
conmemoración del 50 aniversario de la creación del Sínodo de los 
obispos por el papa Pablo VI, ha suscitado gran interés y deseo por 
desarrollar, orientar y explicar de forma teológico-pastoral, cómo «el 
camino de la sinodalidad es el camino que Dios espera de la Iglesia 
del tercer milenio».

Ante la necesidad de estudiar, clarificar y ahondar en dicho 
término, la Comisión Teológica Internacional presentó en el año 2018 
el documento titulado: La sinodalidad en la vida y misión de la Iglesia, 
documento que especialmente nos dará la pauta para mostrarnos el 
amplio horizonte teológico que este concepto ofrece a la Iglesia, esto 
recordando que este modo de ser Iglesia, debe llevar a todos sus 
miembros a ser conscientes de que «lo importante es no caminar 
solos, sino contar siempre con los hermanos y especialmente con la 
guía de los obispos, en un sabio y realista discernimiento pastoral» 
(EG 33), pues una Iglesia en salida hacia las periferias geográficas 
y existenciales, exige urgentemente la vivencia de una experiencia 
eclesial no autorreferencial, sino servidora de la vida y la causa de 
Jesús, la cual tenga en cuenta la participación corresponsable de 
todo el Pueblo de Dios guiado por sus pastores.

Basta con mirar un poco la realidad eclesial para ser conscientes 
de que profundizar teológicamente en el tema de la “sinodalidad, 
implica reforzar en la conciencia y en el corazón de cada uno de los 
miembros de la Iglesia, que «el Evangelio no es solo una comunicación 
de cosas que se pueden saber, sino una comunicación que comporta 
hechos y cambia la vida» (SS 2), de forma que para reflexionar sobre 



101

el presente tópico, no basta sólo el lenguaje informativo, el cual, 
en no pocas ocasiones ha contribuido a malinterpretar el término 
creando confusiones y fuertes polémicas ad intra y ad extra de la 
realidad eclesial, de ahí que se haga necesario que al hablar de dicho 
término, haya el esfuerzo por reinventar una atmosfera eclesial 
donde se desarrolle el lenguaje per-formativo, más que el leguaje 
solo informativo (cf. SS 2), de manera que esto impulse a todos los 
miembros del Pueblo de Dios guiado por sus pastores, a formarse 
y no sólo informarse, poniendo así en práctica el principio de la 
pastoralidad de la doctrina expresado más en obras que en palabras 
(cf. Lc 24,19).

El papa Francisco al afirmar que la “sinodalidad” indica el modus 
vivendi et operandi de la Iglesia, y que este es «el camino que Dios 
espera de la Iglesia en el tercer milenio…caminar juntos –laicos, 
pastores, obispo de Roma», ha sido objeto de fuertes críticas, 
polémicas e interpretaciones unilaterales, las cuales comprenden 
la “sinodalidad” bajo la interpretación de que todo en la Iglesia es 
votable, señalando que una Iglesia sinodal caería en el riesgo de limitar 
la Verdad al fruto de la opinión, dándole al término “sinodalidad” un 
tinte democrático, el cual hace pensar que en la Iglesia se decide 
lo que digan las mayorías o minorías, esto sin tener en cuenta la 
asistencia del Espíritu de Dios y sin distinguir la diferencia entre lo 
que es el voto consultivo y deliberativo, subrayando que vivir en una 
Iglesia sinodal es poner en peligro incluso las verdades de fe. Otros, 
en cambio, interpretan el término como el aceptar que los fieles 
laicos han de caminar unidos en una especie de ejército que cumple 
ciegamente y va detrás de la autoridad que les somete a su servicio. 
Ninguna de estas interpretaciones es la adecuada, pues la Iglesia 
no ha sido fundada para que funcione democráticamente según la 
opinión de las mayorías o minorías, donde unos imponen y hacen y 
otros se aguantan. 



102

Ante tales interpretaciones frecuentes en torno al término que nos 
compete estudiar, es necesario ser conscientes que la unidad verdadera 
ha de vivirse en la diversidad, de forma que todos, “caminando juntos” 
como miembros del Pueblo santo de Dios, vayamos construyendo 
el Reino poniendo los dones al servicio de los demás. Bajo esta 
perspectiva, pasemos a juzgar desde los criterios del Hijo de Dios, 
cómo una Iglesia sinodal busca articular armónica y equilibradamente 
la diversidad de los dones que derrama el Espíritu en cada uno de los 
miembros del Pueblo de Dios, esto siempre en beneficio de la vivencia 
de la comunión eclesial. 

2. El Pueblo de Dios que camina en “sinodalidad” guiado por sus 
pastores

La palabra sínodo se deriva de las palabras griegas syn que 
significa “juntos” y hodos “camino”. Por lo tanto, en sentido estricto 
y siguiendo el pensamiento de San Juan Crisóstomo, la sinodalidad 
significa “caminar juntos”. Con la palabra sínodo se podría indicar, en 
sentido más amplio, la reunión, el encuentro, el acuerdo, la asamblea. 
La sinodalidad entonces orienta al encuentro, incluye la discusión 
en un ambiente de escucha constante y favorece el diálogo sobre 
asuntos eclesiales particulares, los cuales, tratados bajo el método del 
discernimiento eclesial, han de tener como finalidad hacer madurar 
el sentir de todos los miembros de la Iglesia, teniendo como punto de 
partida y de llegada la vivencia del Evangelio.

Después de considerar el término desde su raíz etimológica, hemos 
de señalar que el concepto de “sinodalidad” no se encuentra literal, 
ni explícitamente en la Biblia, sin embargo, su contenido está bien 
presente, pues la sinodalidad, la comunión eclesial y la colegialidad, 
existen desde el inicio de la Iglesia fundada y querida por el Señor 
Jesucristo (cf. CTI 42). En referencia al gran kairós que manifestó la 



103

celebración del Concilio Vaticano II en cada uno de sus documentos 
y afirmaciones, es importante indicar que el Concilio tampoco utilizó 
de forma explícita dicho término, ni mucho menos lo trató de manera 
sistemática como tal, pues los padres conciliares sólo se limitaron a 
subrayar el contenido sustancial del concepto de manera significativa 
al interno de sus enseñanzas, muestra de ello es el número 32 de la 
Constitución dogmática Lumen gentium cuando afirma: «Aun cuando 
algunos, por voluntad de Cristo, han sido constituido doctores, 
dispensadores de los misterios de Dios y pastores para los demás, 
existe una auténtica igualdad entre todos en cuanto a la dignidad y a 
la acción común a todos los fieles en orden a la edificación del Cuerpo 
de Cristo. La distinción que el Señor estableció entre los sagrados 
ministros y el resto del Pueblo de Dios lleva consigo la unión, ya que 
los pastores y los demás fieles están vinculados entre sí por recíproca 
necesidad». 

Desde este contexto teológico, el Concilio trata implícitamente 
el término al interno de la eclesiología de comunión, clave para 
comprender sus enseñanzas en torno a la Iglesia, de ahí que la 
sinodalidad comprendida como una “dimensión” de la naturaleza de 
la Iglesia, se muestre concretamente como el campo de acción eclesial 
que tiene como principio la escucha en el ámbito del discernimiento 
pastoral según el Espíritu de Dios, y como sujeto al Pueblo de Dios 
guiado por sus pastores, pues la sinodalidad no es un simple modo de 
proceder, sino que es un “modo de ser eclesial” que al considerar «el 
método del discernimiento comunitario y apostólico, es expresión de 
la misma naturaleza de la Iglesia, misterio de comunión con Cristo en 
el Espíritu Santo» (CTI 42).

En este mismo horizonte teológico, la dimensión sinodal de la Iglesia 
está estrictamente vinculada con otras dos categorías teológicas 
fundamentales a saber: la comunión y la colegialidad. La comunión 



104

eclesial es el escenario en el cual se ha de ejercitar la vivencia de la 
sinodalidad, la cual a su vez tiene por objetivo reforzar la vivencia de 
la comunión en el seno de la Iglesia. Entonces, la sinodalidad es un 
modo de ser Iglesia y un modo de ejercicio de la colegialidad en la 
Iglesia comunión. Se trata entonces de una comunión jerárquica que, 
por tanto, implica a todo el Pueblo de Dios, al Colegio episcopal y a su 
cabeza, el Obispo de Roma, quien al ser «el Romano Pontífice, como 
sucesor de Pedro, es el principio y fundamento perpetuo y visible de 
unidad, tanto de los obispos como de la muchedumbre de fieles» (LG 
23). Es en este sentido, que un renovado dinamismo sinodal en la 
Iglesia exige, una más profunda vivencia de la comunión eclesial en 
su dimensión espiritual y visible, jerárquica. 

Después de considerar este marco preliminar en torno al 
significado del término “sinodalidad” y su relación con las categorías 
de colegialidad y comunión, intentemos decir alguna palabra sobre 
los fundamentos teologales de la “sinodalidad”.

Los conceptos de “comunión” y “sinodalidad” están íntimamente 
relacionados, pero no debemos confundirlos. La “sinodalidad” al 
ser una “dimensión eclesial” muestra de una manera concreta la 
vivencia de la comunión que tiene como fuente, modelo y meta el 
Misterio Trinitario (cf. LG 4). Por lo tanto, la sinodalidad no opaca, 
ni destruye la comunión, sino que la hace concreta como un “modo 
de ser” Iglesia, pues una Iglesia sinodal exige la vivencia de la 
comunión dinámica a ejemplo de la perijoresis Trinitaria, es decir, 
la Iglesia al caminar en sinodalidad, ha de reflejar entonces en su 
ser y en su actuar, la relacionalidad típica del Dios trinitario como 
amor que se derrama y se comunica en un vivo reflejo de la vivencia 
de la comunión entre los miembros del Pueblo de Dios, pues es 
«en el don y en el compromiso de la comunión donde se encuentra 
la fuente, la forma y el objetivo de la sinodalidad en cuanto que 



105

expresa el específico modus vivendi et operandi del Pueblo de Dios 
en la participación responsable y ordenada de todos sus miembros 
en el discernimiento y puesta en práctica de los caminos de su 
misión» (CTI 43).

Otro fundamento teológico a tener en cuenta, es que la 
sinodalidad tiene como base una profunda eclesiología de comunión, 
pues su ejercicio implica la vivencia de una participación de todos los 
bautizados en la misión de la Iglesia, esto siendo conscientes de que 
en virtud del sacramento del bautismo recibido, todos somos iguales 
y gozamos de la misma dignidad, de forma que la participación de 
cada bautizado en la misión eclesial, se ha de mirar no como una 
posibilidad facultativa u opcional, sino como una cooperación eclesial 
en donde los fieles laicos dejándose guiar por sus pastores, traten de 
buscar ordenar según Dios los asuntos temporales y otros servicios 
comunitarios, entre los que destaca su función consultiva y no 
deliberativa, por ello, la comunión al ser una realidad en lo concreto 
de la Iglesia, debe conjugar el papel y el protagonismo peculiar de 
todo el Pueblo de Dios guiados por sus pastores (colegio episcopal) 
que caminan en comunión con el obispo de Roma que preside, 
expresa y garantiza la unidad.

Desde este enfoque eclesiológico, la teología ha de tener como 
punto de partida el sacramento del bautismo y no el sacramento del 
orden sacerdotal, pues es a través del sacramento del bautismo que se 
inicia el camino de la fe, de manera que este sacramento al ser la base 
de nuestra experiencia cristiana, nos hace participar del acontecimiento  
salvífico fundamental, el cual nos hace renacer en Cristo a la vida de 
hijos de Dios, constituyéndonos templos vivos del Espíritu Santo y 
miembros vivos del Cuerpo de Cristo. Desde esta perspectiva, la Iglesia 
está llamada a evangelizar caminando como Pueblo de Dios y viviendo 
en comunión, de manera que todo bautizado guiado por sus pastores, 



106

participando a su manera del triple munus de Cristo, no sólo es “objeto” 
de evangelización, sino verdaderamente “sujeto” evangelizador (cfr. 
LG 11-12; EG 111-114). 

La “sinodalidad” en la vida y misión de la Iglesia, no debe 
entenderse como una estrategia netamente teológica-pastoral, sino 
como verdadero fruto de la iniciativa divina, pues Dios queriendo 
salvar a los hombres en una comunidad que vive la comunión en su 
sentido vertical y horizontal, busca y desea que los miembros de su 
Pueblo elegido “caminen juntos”, pues solo desde la vivencia de la 
sinodalidad, la Iglesia se concebirá como el “nosotros” cristiano que 
en virtud del bautismo recibido, está llamado a evangelizar.

Entonces, “Caminar juntos” como Pueblo de Dios que vive en 
comunión la misión encomendada por Jesucristo, tiene como finalidad 
edificar una Iglesia sinodal caracterizada por el discernimiento 
evangélico y comunitario, el cual se ha de desarrollar en un ambiente 
de escucha y diálogo, en donde la autoridad del ministerio jerárquico 
ha de traducirse en servicio al Pueblo fiel de Dios. De esta manera el 
sínodo de los obispos se ha de convertir en el punto de convergencia 
del dinamismo de escucha conducido a todos los niveles de la 
vida de la Iglesia, en donde el término de “sinodalidad”, no ha de 
confundirse con el de “colegialidad episcopal”, pues la “sinodalidad” 
ha de comprenderse bajo la dimensión operativa de la communio 
ecclesiarum, la cual se vincula y se realiza en sentido propio sólo a través 
del ejercicio del ministerio episcopal y sus configuraciones históricas, 
pues según la Comisión Teológica Internacional, «la sinodalidad 
designa además, en un sentido más específico y determinado desde 
el punto de vista teológico y canónico, aquellas estructuras y procesos 
eclesiales en los que la naturaleza sinodal de la Iglesia se expresa en 
nivel institucional, en modo análogo, en los niveles de su realización: 
local, regional y universal. Estas estructuras y procesos están al servicio 



107

del discernimiento de la autoridad de la Iglesia, llamada a indicar, 
escuchando al Espíritu Santo, la dirección que se debe seguir» (CTI 
70b).

«La acción del Espíritu en la comunión del Cuerpo de Cristo y en el 
camino misionero del Pueblo de Dios es el principio de la sinodalidad» 
(CTI 46). Entonces, el ejercicio sinodal es el signo de comunión y 
docilidad al Espíritu Santo. Escuchar y explorar el sensus fidei en 
profunda comunión con los pastores de la Iglesia, abre nuevos caminos 
para escuchar lo que «el Espíritu dice a las Iglesias» (Ap 2,7) en orden 
a lo que Dios quiere para su Iglesia hoy, redescubriendo así, una Iglesia 
atenta a valorar los dones y carismas distribuidos por el Espíritu de 
Dios a cada uno de los fieles, y dispuesta a continuar con la misión 
encomendada por Jesucristo.

La sinodalidad tiene su fuente y su cumbre en la celebración de 
la Eucaristía. «En torno a la mesa eucarística, las diversas Iglesias 
locales se constituyen y se encuentran en la unidad de la única Iglesia 
universal. El banquete eucarístico expresa y realiza el “nosotros” 
eclesial de la communio sanctorum en el que los fieles se convierten 
en participantes de la multiforme gracia de divina» (CTI 47). 

Finalmente, y no menos importante, se ha de señalar que la 
sinodalidad manifiesta el carácter peregrino de la Iglesia rumbo a su 
meta definitiva que es Jesucristo. En este sentido la categoría Pueblo 
Dios utilizada por el Concilio Vaticano II para señalarnos lo que “es” 
la Iglesia, marca su aspecto socio-histórico, mientras que la categoría 
Cuerpo de Cristo, subraya su aspecto mistérico sacramental. Como 
podemos observar, las distintas dimensiones «del designio divino 
de salvación que se realiza en el misterio de la Iglesia, describen el 
horizonte teológico dentro del cual la sinodalidad se ha manifestado 
y se ha puesto en acto a través de los siglos» (CTI 48).  



108

3. Vivir responsablemente el proceso sinodal en comunión y 
participación

Para muchos hablar de sinodalidad es entrar en crisis eclesial, 
para otros es una oportunidad para entrar en polémica sin adquirir 
ningún fruto, sin embargo, para otros muchos es una oportunidad para 
reflexionar y vivir en comunión constante la misión de la Iglesia. 

Ante esta realidad eclesial, veo importante redescubrir el matiz 
positivo que se puede encontrar a través de la “crisis eclesial”, que 
algunos afirman que se vive al interno de la comunidad eclesial, esto 
a causa de la “confusión” que para unos ha causado la reflexión y 
la vivencia de caminar como Pueblo de Dios en “sinodalidad”. En el 
griego antiguo el sustantivo crisis recuerda la idea de separar, juzgar, 
discernir, de forma que el término adquiere una valoración positiva. 
En este sentido, los momentos de crisis eclesial en nuestra diócesis, 
pueden transformarse en una ocasión de reflexión, de verificación, 
de proyección y de acción pastoral concreta bajo el presupuesto de 
reinventarnos como una Iglesia en camino, que, superando el virus 
del clericalismo, se deja transformar por Cristo Pastor y Siervo, en una 
Iglesia servidora de la humanidad. Si queremos utilizar un lenguaje más 
cercano a la Sagrada Escritura en torno al término “crisis”, podríamos 
decir que cada crisis lleva consigo un kairós, es decir, una oportunidad, 
un tiempo precioso misteriosamente atravesado por Dios, un periodo 
propicio que irrumpe el ciclo cotidiano que nos pide asumir una actitud 
distinta: Escuchar y vivir responsablemente la llamada a la conversión 
en una Iglesia sinodal, que tiene como centro a Jesucristo paradigma 
de todo hombre (cf. GS 22). 

Vivimos en una realidad que nos hace evidenciar muchas veces 
«la incapacidad de actuar conjuntamente. A pesar de estar hiper-
conectados, existe una fragmentación que hace más difícil resolver 



109

los problemas que nos afectan a todos» (FT 7). Esta constatación en 
nuestra Iglesia diocesana de Guadalajara, es una oportunidad para 
darnos cuenta de la importancia que tiene aprender a escucharnos y 
ayudarnos fraternalmente, antes que criticarnos, pues al navegar en 
una misma barca, hemos de ser conscientes «de que el mal de uno 
perjudica a todos…que nadie se salva solo, que únicamente es posible 
salvarse juntos» (FT 32). Por lo tanto, vivir en “sinodalidad” es una 
fuerte invitación a evitar todo aislamiento, lenguaje y gesto excluyente, 
indiferente y egoísta, pasando a considerar el lenguaje incluyente del 
“nosotros eclesial” (cf. FT 35).

Toda acción pastoral de una Iglesia que camina en clave sinodal, 
ha de pensarse y vivirse al interno de un proceso eclesial en tres 
momentos concretos: la profecía, el discernimiento comunitario del 
Pueblo de Dios guiado por sus pastores y la decisión asumida en 
obediencia a la vivencia de la voluntad de Dios. Para actuar así, es 
necesario buscar asociar teología, pastoral y espiritualidad frente 
a las constantes tentaciones ideológicas, las cuales muchas veces 
desembocan en el divorcio entre ortodoxia y ortopraxis, divorcio que 
no permite que la Iglesia se manifieste como verdadera servidora de 
Jesucristo pobre y humilde, en la línea evangélica de Mt 25,31-46, la 
cual sigue la solidaridad fraterna de Cristo Buen Samaritano (Lc 10, 29-
37); dos claves que debemos articular a la luz de la misericordia, como 
principio configurador de toda acción de una Iglesia sinodal según el 
proyecto de Dios.



110



111

TEMA 2
ENOC, EL QUE CAMINABA CON DIOS 

(GEN 5,22)
Algunas líneas para la vivencia de la sinodalidad 

en la Iglesia.
Pbro. Lic. José Estrada Hernández.

VER CON LOS OJOS DEL PADRE.
(BASES BÍBLICAS)

La enigmática figura de Enoc el hijo de Jared ha sido inspiración 
de numerosas historias de la literatura apócrifa. Si bien poco se dice 
de él en la Escritura, una mención es memorable en Gen 5,22 «Enoc 
caminaba junto con Dios», pues de ningún otro patriarca antediluviano 
se dice lo mismo1; además que en el pensamiento judío nadie podía 
acercarse a Dios de manera familiar sin exponer su vida. Existe otra 
posibilidad de interpretación, la de una relación más espiritual, así 
Enoc sería un personaje sobresaliente por su intimidad con Dios, 
su piedad2  y por cumplir los mandamientos divinos. De suerte que 
este «caminar», más que denotar un sentido físico-espacial estaría 
manifestando una realidad moral-espiritual.

Enoc es un modelo de figura piadosa que el autor sagrado 
está presentando desde el inicio de la Biblia para que los lectores 
reconozcan que lo que realmente agrada a Dios es que sus fieles 

1.- Hay que decir que se usa la misma forma hitpael del verbo hlk, en Gen 6,9 referido a Noé, poniendo de 
relieve la especial amistad y cercanía con Dios. Los patriarcas posteriores caminarán «delante del Señor». 
Cf. G.J. WENHAM, Word Biblical Commentary, Genesis 1-15, I, 127.	
2.- Cf G.J. WENHAM, Word Biblical Commentary, Genesis 1-15, I, 127.



112

cumplan los mandamientos. Teológicamente se percibe la preeminencia 
del actuar moral sobre el culto sacrificial; el primero exige compromiso y 
responsabilidad para guardar la Sagrada Alianza con Dios mientras que el 
segundo solamente exige víctimas irracionales y corre el riesgo de eximir 
la responsabilidad y la coherencia personales frente al pacto divino.

El hombre está llamado a caminar con Dios en el cumplimiento 
de los mandatos divinos y a tener una relación con Él a través de los 
sacrificios; entiéndase sacrificio desde su etimología que es «sacrum 
facere», hacer algo sagrado y no únicamente reducirlo al primitivo 
deseo que la divinidad tuviera un débito con el sacrificante3 .

	

	

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO
(PANORAMA DE LA SOCIEDAD ACTUAL.)

Ahora bien, tomando como base la naturaleza del hombre y el 
ejemplo bíblico citado, se esperaría que la experiencia humana fuera 
acorde al ideal del ser humano, sin embargo, somos testigos de la 
corrupción ética y social que hay en el hombre, contradiciendo su 
naturaleza y causando desorden en la creación de Dios. 

Dios es definido por san Juan como «Amor» (1Juan 4,8), pero no 
un amor estático o pétreo, sino dinámico. Dios es amor en la plenitud 
de su onticidad, pues Dios ama como nadie lo puede hacer, ama 
porque es su esencia hacerlo así; el hombre para ser plenamente 
humano y plenamente imagen de Dios tiene que amar. El problema 
surge con la libertad finita del ser humano, pues si bien la libertad en 
Dios es absoluta, en el ser humano por el contrario se da un proceso 

3.- Cf. R. CAILLOIS, El hombre y lo sagrado, 21-22.



113

de aprendizaje y esfuerzo para ser libre, pues el simple libre albedrío 
(capacidad para elegir) no es la libertad, ya que esta siempre tiene 
como objeto el bien. 

El sofisma antiguo elaborado por Protágoras de Abdera «el hombre 
es la medida de todas las cosas»4, evidencia un antropocentrismo social, 
en el cual el ser humano absolutiza su ser, olvidando su creaturalidad5, 
haciendo apoteosis de sí mismo. La dificultad no acaba aquí, pues 
llevando al extremo este planteamiento filosófico, no nos quedaríamos 
solo en el relativismo (en sus diferentes expresiones: gnoseológico, 
ético, axiológico, etc.), sino que llegaríamos al individualismo 
(relativismo individualista) en el que el «Yo», se propone como la 
medida de todas las cosas. Este individualismo reina en la sociedad 
actual y pondera más la opinión propia que la evidencia misma. Y el 
pseudoargumento con el que se pretende legitimar este relativismo 
individualista es el respecto; así, aún en las afirmaciones más absurdas 
que contradicen la evidencia empírica científica, o en los postulados 
aberrantes que carecen de lógica se levanta la voz de la ignorancia 
que dice: «eso es lo que creo yo, ¡respétame!», como si argumentar 
lógicamente, cuestionar, probar científicamente fueran un atentado al 
respeto, un daño público a la sociedad. 

Incluso el egoísmo toca áreas santas y profundas en el ser humano 
para desvirtuar su auténtico sentido. Por ejemplo, en el sacramento de 
la Reconciliación, cuyo objetivo es precisamente reconciliar al hombre 
pecador con Dios; el problema surge, cuando se acercan al confesionario 
personas tremendamente abatidas, diciendo que se sienten muy mal 
de haber hecho tal o cual cosa y el profundo dolor no se origina por 
haber ofendido a Dios, sino por haber lacerado el propio narcisismo, 
experimentando la frustración de haber sido heridos ellos mismos. Cabe 
4.- DIÓGENES LAERCIO, Vidas de los filósofos más ilustres, 318.
5.- Si bien la palabra no existe en el Diccionario de la RAE, permítaseme el neologismo para resaltar la 
naturaleza de creatura que tiene el hombre.



114

señalar que en algunas ocasiones incluso la motivación para recibir los 
sacramentos no busca la relación con Dios, sino la satisfacción perfeccionista 
de sí mismo, expresada en frases como: «Me confieso porque quiero estar 
bien, quiero tener paz interior», «me acerco a los sacramentos porque 
quiero mejorar», dejando entrever una espiritualidad inmanentista que no 
pretende relación alguna con la divinidad, sino únicamente una práctica 
perfeccionista justificadora y catártica.

El hombre actual busca más sentir que pensar, quiere la legitimación 
de su hedonismo más que la disciplina y el orden. El caos final de 
esta situación es que, aunque se hable del «apoyo muto» y de la 
«solidaridad», estos valores solo son reales cuando están en sintonía 
con las ideologías de la masa, pero cuando el ser humano realmente 
quiere pensar por sí mismo, actuar por sí mismo se le abandona a su 
suerte cual ser apestado, se le considera obtuso y paradójicamente, 
poco racional, se le rezaga por intolerante. Sentimentalismo y 
hedonismo van de la mano exigiendo una posición legítima en las 
leyes, la cultura, la moral, la religión y en la vida misma.

Sin embargo, el hombre experimenta esa necesidad de amar, pues 
está en su naturaleza, no la puede reprimir ni suprimir. A pesar de vivir 
en un mundo egoísta, el ser humano no encuentra entera satisfacción 
en lo material y surge la necesidad de la relación afectiva, del encuentro 
espiritual. Es el clamor del alma que busca la saciedad de su propio 
anhelo. Desafortunadamente para algunos, la respuesta se encuentra 
en el intento de suplir la necesidad por sustitución del objeto, es decir, 
aunque el ser humano se plenifique en la relación con otro ser humano 
o con Dios mismo6 , va a preferir el reino del hedonismo que busca 
6.- El ser humano es persona, por eso la mejor manera de satisfacer su necesidad de relación, será con otra 
persona y esto solo se puede hacer entre personas. La filosofía tomista admite que hay tres tipos de perso-
na, la humana, la angélica y la divina, de suerte que solo entre ellos se pueden dar relaciones personales; 
“Si la palabra «persona» se dice con relación a sí mismo y no a otro, es porque expresa la relación, no como 
tal relación, sino a modo de la substancia, que es una hipóstasis” (S.Th. I, q.29, a.4, ad1) Por su parte el 
Papa Benedicto XVI, siendo cardenal, decía: “Podemos decir, pues, que si bien el Absoluto es persona, no 



115

compensar esta necesidad espiritual con naturalezas inferiores, tales 
como mascotas; un afecto garantizado, pues se da una relación de 
superior-inferior. Aparece entonces el problema de preferir el afecto de 
un animal al de un ser humano, despreciando el valor ontológico de la 
persona humana al pretender satisfacer la necesidad de relacionalidad.

Aunque se romanticen estas relaciones (con inferiores, animales, 
plantas u objetos inertes), lo único que evidencian es la comodidad 
egoísta de poseer un objeto de placer emocional, en donde el objeto 
amado, en realidad es un esclavo afectivo que mengua la capacidad 
oblativa del hombre inhabilitándolo para alteridad.

El hombre equilibrado es capaz de tener auténticas relaciones 
reales y funcionales con seres superiores e inferiores, porque conoce 
su naturaleza y se identifica con ella sin que eso represente una 
ofensa, humillación o algún tipo de desprecio. Para ilustrar lo anterior, 
pensemos en un ejemplo trivial: un gato que se lamenta por su existencia 
felina, quejándose por ser identificado como tal y aspirando tener 
una naturaleza canina. Con obviedad diríamos que debe aceptar su 
naturaleza y gozarla, disfrutarla, pues es un gato. Desafortunadamente 
esta evidencia gatuna en algunos casos no es tal cuando se refiere a la 
complicada naturaleza humana.

Una de las maneras de justificarse ante un error, hace algunos años 
(y entre algunas personas mayores) solía ser: «es que somos hombres», 
«es que somos del barro de Adán»; los más letrados citaban a san 
Agustín: «si fallor sum» (si me equivoco existo)7 , apelando a que la 
naturaleza humana es común a todos los humanos y todos los humanos 
somos sujetos de equivocarse. El conflicto surge en la sociedad actual 

es absolutamente singular. Por consiguiente, el concepto de persona trasciende por fuerza lo singular” J. 
RATZINGER, Introducción al cristianismo, 152.
7.- SAN AGUSTÍN, La Ciudad de Dios XI, 26.



116

que pondera la unicidad de cada ser humano, haciendo pensar que 
cada quien es totalmente diferente de los demás. La afirmación en sí 
misma es peligrosa pues hace creer que la propia existencia está fuera 
de la naturaleza humana, por ende, no tendría que identificarse con 
ella. Tenemos entonces, seres humanos que se consideran animales, 
plantas, más jóvenes, más viejos, dioses y un elenco interminable, 
arguyendo que son diferentes y que requieren un trato diferente. La 
justificación colectiva que anteriormente mencionamos se transforma 
en una justificación individualista, eliminando el colectivismo: «es 
que yo soy así». Las problemáticas de esta visión son innumerables 
pues se anularía la objetividad de las leyes, la ética generando un 
estado anárquico, también baste con mencionar racismo, clasismo, 
definición arbitraria del concepto de persona (se excluyen no nacidos, 
enfermos terminales, discapacitados y ancianos), productivismo (vales 
si produces) y un largo etcétera.

	

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO.
(PROPUESTA SINODAL PARA EL SER HUMANO DESDE SU INDIVIDUALIDAD)

Después de este recorrido, se señalan algunos desafíos para la 
Iglesia; comunidad y sacramento universal de salvación, título que le 
da el Concilio Vaticano II en repetidas ocasiones (LG 1,2; 48,2; 59,1; GS 
45,1; AG 1,1; 5,1). Recordando que la propuesta sinodal de la Iglesia 
cosa en la que se ha insistido últimamente no es un concepto de moda, 
sino que es parte de su naturaleza misma.

El primero es la necesidad de que el hombre vuelva a su esencia, 
que reconozca la imagen de Dios que hay en él y que camine en los 
mandamientos sagrados como expresión de su propio ser. No es una 



117

imposición arbitraria, más bien de manera análoga sería un manual de 
instrucciones hecho propiamente por el fabricante del producto. Dios 
Creador nos enseña cómo vivir, para que nuestra vida sea plena, si el 
hombre decide algo diferente en contra de las normas de su propia 
naturaleza atenta contra Dios y encuentra su propia frustración.

El segundo es hacer que el hombre comprenda que desde su 
origen es un ser comunitario, quien, sin perder su individualidad, su 
pensamiento propio, se encuentra inserto en una sociedad y tiene 
que superar el individualismo abriéndose a la relación adecuada con 
Dios y con sus hermanos. El hombre debe contribuir con las propias 
cualidades a la construcción del Reino de Dios, como dice san Pedro: 
«Que cada uno según el don que ha recibido, se ponga al servicio de 
los demás, como buenos administradores de la multiforme gracia de 
Dios» 1Pe 4,10.

El «cómo» no es tan complicado. Lo primero que hay que hacer es 
volver al origen etimológico de la palabra Iglesia, es decir «asamblea» 
y desde esta perspectiva comunitaria y de encuentro proyectar 
propuestas concretas, integrales y sinodales.

En esta misma línea surge otra propuesta, que es «hacer iglesia», 
es decir hacer comunidad de fe en las diferentes instancias de la vida. 
El cristiano tiene que ser misionero no solo con sus palabras sino con 
sus acciones testimoniales, como lo dirá san Pablo: «Insiste a tiempo o 
a destiempo» (2Tim. 4,2), de manera que la autenticidad y coherencia 
pondrán de manifiesto los valores que profesa y aunque la sociedad 
corrupta desacredite y ataque este obrar bien; seguirá siendo una luz 
en medio de las tinieblas, un ejemplo de hacer lo correcto y agradar 
a Dios y también un modelo e inspiración para las personas que lo 
rodean. Y aunque pareciera pérdida de tiempo y esfuerzo inútil, las 
palabras de Ezequiel confortan mucho, pues el proyecto y compromiso 



118

principal es con Dios: «aunque te escuchen o no te escuchen, sabrán 
que hay un profeta en medio de ellos» (Ez. 2,5).

La propuesta sinodal de la Iglesia busca promover al hombre en 
lo individual para que logre su incorporación en lo colectivo, es aquí 
donde conviene insistir sin temor a la censura que el hombre es imagen 
de Dios y que tiene una naturaleza inalienable. 

Jesús es la Vida verdadera (Jn 14,6) y la Iglesia fiel a Cristo es también 
custodia y promotora de la vida humana en sus diferentes etapas, desde 
su concepción hasta la muerte natural. La dignidad del hombre está en 
la cúspide de la creación, de manera que nunca se podrá admitir que 
se le instrumentalice o manipule, ni física, ni biológica, ni ética, ni de 
ninguna manera8. 

El hombre por ser imagen de Dios es libre, no con libertad absoluta, 
pero sí con auténtica libertad y es tarea de la Iglesia el defender esta 
libertad pronunciándose ante las modernas formas de esclavitud.

La Iglesia la conformamos todos los bautizados, y en la Iglesia católica 
subsiste la Iglesia de Cristo (LG. 8), en ella se manifiesta la unción de 
Espíritu Santo por el sensus fidei9 , de manera que el Pueblo de Dios 
es infalible in credendo10 . Así, la idea de sinodalidad no se reduce a 
un método de trabajo de la jerarquía católica, en donde cedemos la 
responsabilidad a los clérigos de promover el caminar en comunión. 
La sinodalidad es tarea de todos, por ende, es método y también 

8.- Las maneras actuales de manipulación biológica legitiman la experimentación con fetos humanos con 
el pretexto de encontrar cura para enfermedades o incluso desarrollar vacunas y avances científicos, pero 
esto va en contra de la naturaleza misma. Aquí se aplica el principio filosófico: “El fin no justifica los me-
dios”. Por otra parte, es aberrante pensar en la manipulación física, como la esclavitud o en las manipula-
ciones éticas, como fanatismos extremos, que en ambos casos anulan la libertad del hombre.
9.- El sensus fidei es el sentido de la fe que tienen los bautizados, es fruto de la gracia del Espíritu Santo 
para comprender y creer las verdades de fe.
10.- Cf. CTI, La sinodalidad en la vida y en la misión de la Iglesia, 56.



119

espiritualidad de comunión, que no excluye a nadie, por el contrario, 
integra a todos los bautizados para caminar de manera organizada en 
la construcción del Reino de Dios aquí en la tierra, para alimentarnos 
de las enseñanzas del Maestro, como aquellos discípulos de Emaús que 
manifiestan la imagen viva de pueblo de Dios (Lc.24,13-35)11.

Los laicos son pieza clave en la sinodalidad, por ello es indispensable 
su formación teológica y científica, para llegar a los areópagos modernos 
dando razón de la propia fe. En esta misma línea se ofrece la invitación a 
los teólogos a hacer teología sinodal, en donde se abren las puertas para 
escuchar, dialogar, discernir e integrar 12. La profundización científica de 
la fe nos ayuda a evitar los dogmatismos rígidos e irracionales, al tiempo 
que sienta las bases para el diálogo con las ciencias profanas. En este 
sentido, la encíclica Fides et Ratio, nos recuerda: «La fe y la razón son 
como las dos alas con las cuales el espíritu humano se eleva hacia la 
contemplación de la verdad» (FeR. Proemio).

La Iglesia en su misión profética tiene el deber de anunciar y 
denunciar la verdad y al mismo tiempo respetar los procesos de cada 
ser humano. Por su parte en el hombre subyace el anhelo de encontrar 
la verdad y la mejor guía es la propia conciencia; ya lo decía el Concilio 
Vaticano II: 

“La conciencia es el núcleo más secreto y el sagrario del hombre, 
en el que éste se siente a solas con Dios, cuya voz resuena en el 
recinto más íntimo de aquélla. Es la conciencia la que, de modo 
admirable, da a conocer esa ley (que le advierte que debe amar y 
practicar el bien y que debe evitar el mal: haz esto y evita aquello.) 
cuyo cumplimiento consiste en el amor a Dios y del prójimo.13” 

11.- Cf. CTI, La sinodalidad en la vida y en la misión de la Iglesia, 16.
12.- Cf. CTI, La sinodalidad en la vida y en la misión de la Iglesia, 73-75.
13.-  CVII. Constitución pastoral Gaudium et Spes, 16.



120

En este sentido, el hombre coherente actúa guiado por la conciencia, 
que es la voz de Dios, que da serenidad cuando se obra bien e interpela 
y amonesta cuando no. Por eso la primera y última instancia para 
buscar la verdad es la propia conciencia. Un compromiso de la Iglesia 
en este campo es la formación de la recta conciencia.

A manera de conclusión creo que el fundamento de la realización 
del ser humano es en el amor mismo. Quien se ama honestamente en 
la verdad, puede mirar a los demás como verdaderos hermanos de su 
misma naturaleza y comprenderlos. Sin embargo, no es suficiente el 
amor fraternal para la plenitud, pues esto se reduce a un altruismo.



121

 TEMA 3
HACIA UN MODELO DE LIDERAZGO

 SACERDOTAL MÁS SINODAL.
Pbro. Lic. Juan Carlos Mayorga Enríquez

INTRODUCCIÓN.
Todos nosotros, como sacerdotes, ejercemos un liderazgo dentro 

de nuestras comunidades parroquiales o en las diferentes misiones o 
encomiendas en la que nos toca servir. Podemos decir que el liderazgo 
es algo inherente a nuestro ser sacerdotal. El ser pastores que están para 
servir en una comunidad, conlleva en sí mismo una acción directiva. 
Además, nuestros hermanos y hermanas nos confirman en esta misión 
de ser pastores. La mayoría de ellos nos conciben como personas 
confiables, que saben cuál es el camino que conduce a Jesucristo y, por 
ello, están dispuestos a seguir nuestros pasos y a dejarse conducir por 
nosotros. Ante ellos, tenemos una autoridad y un poder que hemos de 
saber emplear con justicia y con prudencia.

Desde la formación inicial se nos enseñó que el modelo de Pastor y, 
por ende, de liderazgo, es Jesucristo. En esos años de seminario, se nos 
insistía en encarnar los sentimientos del Buen Pastor, para poder así ser 
unos auténticos servidores en la Iglesia. Sin embargo, este proceso de 
encarnación de los sentimientos y actitudes del Buen Pastor, no se dan 
en “automático” el día de la ordenación sacerdotal, ni tampoco son 
el resultado de la profunda meditación y contemplación de un ideal. 
No, es un proceso de encarnación, es decir, de apropiación personal, 
que pasa necesariamente por nuestra historia personal y todo nuestro 
mundo psicoafectivo, emocional e intelectual. 



122

Asimismo, nuestro estilo de liderazgo sacerdotal y, específicamente 
nuestra manera de ejercer la autoridad y gestionar el poder, 
generalmente son aprendidos por la observación e imitación de 
otros que admiramos como buenos pastores. Esta experiencia de 
aprendizaje y apropiación de un estilo propio en la manera de ejercer 
el munus regendi, también se va confirmando o corrigiendo con la 
propia experiencia de los éxitos y fracasos que se van teniendo en el 
ejercicio ministerial. 

Sin embargo, no todos los estilos de liderazgo sacerdotal son los 
adecuados para este tiempo. Hay modelos pastorales y formas de 
ejercer el liderazgo que responden a una Iglesia que quedó varias 
décadas atrás, donde la mentalidad y la sensibilidad de los feligreses 
era muy diferente a la actual. También, existen modelos en los que 
se peca por abuso del poder o por ausencia de autoridad. Por ello, 
convendría conocer cuáles son los principales modelos de liderazgo 
que existen, para reconocernos o desconocernos en ellos y así poder 
reflexionar en la propia labor como pastor y líder de una comunidad. 

DISTINTOS MODELOS DE LIDERAZGO
Existen varios autores y escuelas que identifican los modelos 

de liderazgo más comunes en nuestros días. Para nuestra reflexión, 
tomaremos los modelos que analiza Daniel Goleman, quien es uno de 
los autores más reconocidos en este tema. Cabe señalar que todavía 
no existe un estudio específicamente aplicado al liderazgo sacerdotal, 
pero la descripción de estos estilos de liderazgo, pueden ayudarnos a 
reflexionar en la manera en la nosotros nos desenvolvemos al frente 
de nuestras comunidades. 



123

1. Liderazgo coercitivo o autoritario

El primero de los tipos de liderazgo, según Goleman, se basa en la 
disciplina. Quienes adoptan este modelo intentan que permanezca, por 
encima de cualquier otro valor, la disciplina. Para ello, por lo general 
emplean instrucciones cortas, concretas y precisas.  Son personas de 
poca escucha y diálogo en el momento de ejercer la autoridad. Además, 
las consecuencias de no cumplir con lo encargado son duras y en muchos 
casos intentarán sentar precedente, constituirse como un aviso para 
aquel que tenga la tentación de relajarse o de no seguir lo pautado. 

Este tipo de liderazgo dificulta las relaciones dentro de una 
comunidad de servicio: lejos de haber un ambiente de respeto hacia 
el líder-pastor, se crea un clima de presión, nerviosismo, temor, rabia 
e impotencia. Esto provoca, en general, la desmotivación de los 
miembros del grupo o de la comunidad: los colaboradores sienten 
que no tienen control sobre sus encomiendas, que su operatividad y 
capacidad de decisión no va más allá de la de una máquina. En una 
palabra, la persona se termina sintiendo usada. 

Aunque es un modelo de liderazgo que corresponde más al pasado, 
este estilo no debería de descartarse por completo, según Goleman. 
Este solo debería utilizarse en situaciones en las que sea necesario 
actuar de un modo muy concreto o en las que haya muchos problemas 
de organización en el grupo. Por ejemplo, durante una emergencia o 
cuando se realiza una tarea demasiado compleja en la que los límites 
no dejan mucho espacio para el error. Pero, no como algo permanente 
y que marque el estilo propio del líder-pastor. 



124

2. Liderazgo democrático

El liderazgo democrático sigue la idea de que es necesario tener 
en cuenta las opiniones de todo el grupo a la hora de tomar una 
decisión. Se reconoce fácilmente por su capacidad de escuchar. Este 
líder atiende a cada sugerencia, opinión o idea, animando a todos a 
participar y tomando cada nueva información en consideración. Esto 
suele implicar multitud de reuniones, debates y charlas. Este estilo 
puede ser útil, sobre todo en casos en los que haya mucho tiempo 
para elegir el camino a seguir. 

Sin embargo, en este estilo de liderazgo, la figura de autoridad corre 
el riesgo de diluirse con el resto de la comunidad. Y si no se toma una 
decisión en el momento correcto, los miembros de esa comunidad 
podrían llegar a sentir que no tienen un guía o un líder, sino alguien 
que simplemente asume la decisión de la mayoría, porque tiene miedo 
a equivocarse o comprometerse. 

3.Liderazgo afiliativo

El tercer tipo de liderazgo, según Daniel Goleman, se basa en la 
creación de lazos o vínculos entre los distintos miembros del grupo o 
de la comunidad. Así, se consigue una mayor armonía y colaboración 
entre ellos. Hablamos de un tipo de liderazgo que busca, sobre 
todo, que el ambiente humano sea bueno. Es decir, se busca que los 
miembros y colaboradores de una comunidad se sientan tomados en 
cuenta en la toma de decisiones y en la elaboración de los proyectos y 
vinculados en una tarea común. Además, en este estilo de liderazgo se 
fomenta el sentimiento de pertenencia a la comunidad, lo cual genera 
un mayor compromiso y lealtad. 



125

Sin embargo, en este estilo de liderazgo, los conflictos emergen cuando 
no se tiene una visión clara de los objetivos y roles, al igual que cuando 
hay falta disciplina y compromiso en la misión. Además, al generarse una 
mayor vinculación entre los miembros de la comunidad, sobre todo con el 
líder o quien ejerce la autoridad, los miembros pueden entrar en conflicto 
cuando el líder toma una decisión que no les parece y lo interpretan como 
una traición o una falta de consideración a sus personas. 

4. Liderazgo orientativo o visionario

En este estilo de liderazgo, quienes ejercen la autoridad, saben 
motivar a sus colaboradores o miembros de su equipo de trabajo, 
mediante una visión clara y que resulta significativa para ellos. Así, se 
les hace ver a cada uno de ellos cuál es su importante papel dentro 
de la organización. La principal ventaja de este tipo de liderazgo es 
que todos tienen claro hacia dónde se dirige el equipo; por lo que la 
motivación está más presente.

Goleman señala que es uno de los estilos de liderazgo más 
demandados hoy en día. Se trata de un estilo de liderazgo más empático, 
en el que el líder se aproxima al colaborador desde la perspectiva más 
horizontal que vertical. Además, en este estilo de gobernar, el refuerzo 
positivo es fundamental al igual que la cercanía, pues se ha de buscar 
mantener la motivación entre todos los miembros de la comunidad.

5. Liderazgo “timonel” o controlador

El papel de un “líder timonel” es marcar un rumbo y conseguir que 
se mantenga. Él se pone a sí mismo de ejemplo; por lo que busca actuar 
siempre como lo haría un modelo. Él está dispuesto a enseñarles a 



126

todos los miembros cómo han de hacerse las cosas y va por delante de 
ellos en la toma de decisiones. Generalmente, señala Goleman, este 
tiende a ser un modelo de liderazgo protagónico y es empleado por 
personas a las que les gusta mantener el poder o el control, mediante 
su ejemplaridad. 

El mayor problema de este estilo de liderazgo es que impide que los 
miembros del equipo puedan sumar algo al proyecto final o la misión, 
que no sea la replicación de aquello que hace el “líder timonel”. 
Aunque ellos se sienten motivados por ejemplo del líder, puede ser 
que también se sientan no tomados en cuenta y, en cierto sentido, 
manipulados por él. Y si esto se lleva hasta el límite, los colaboradores 
pueden llegar a sentirse abrumados por la exigencia y la demanda de 
excelencia.

6. Liderazgo “entrenador personal”

Este último tipo de liderazgo consiste en ayudar a los miembros del 
grupo, o de una comunidad, a encontrar sus puntos débiles y fuertes. 
Una vez que se han identificado, el líder trata de que cada uno de 
ellos desarrolle todo su potencial. La filosofía que hay detrás es que 
un buen colaborador, que se conoce en sus fortalezas y debilidades, 
aportará más que uno que no se conoce a sí mismo y, por ello, no haya 
alcanzado su máximo desarrollo.

La perspectiva de este liderazgo es la formación de colaborares 
válidos y autónomos a largo plazo. Es decir, el líder debe asumir que 
habrá fracasos y pérdidas a corto plazo, pero siempre en aras de mejorar 
y llegar al punto donde cada persona sepa qué es debe de hacer. 



127

No obstante, este modelo tampoco está exento de dificultades. El 
principal obstáculo es que se requiere que el colaborador o miembro 
de la comunidad esté dispuesto a dejarse corregir y guiar por el líder; 
pues, de lo contrario, se crea un clima de frustración.

¿QUÉ ESTILO DE LIDERAZGO SACERDOTAL SE REQUIERE PARA 
UNA LOGRAR UNA IGLESIA MÁS SINODAL?

Al conocer brevemente los seis estilos de liderazgo más comunes, 
que señalan Goleman y otros autores, nos damos cuenta de que 
no existe ninguno que, por sí mismo, responda a lo que se sería un 
modelo de liderazgo sacerdotal que esté al servicio de la comunión y la 
sinodalidad. Como señalamos anteriormente, la intención de presentar 
estos modelos de liderazgo no era asumir uno de ellos como el mejor, 
sino conocer cuáles son las fortalezas y debilidades de cada modelo. 

En realidad, para Goleman y otros autores, los mejores líderes no se 
casan con un solo tipo de liderazgo. Al contrario, la eficiencia del líder 
residirá en su capacidad para cambiar con flexibilidad de un estilo a 
otro, según sean las circunstancias. Es decir, un buen líder no sólo sabe 
cuáles son los objetivos que se deben lograr, sino conducir a los demás 
adaptándose a la realidad de su comunidad y ejerciendo su liderazgo 
de manera flexible. Así, en ocasiones se tendrá que ser autoritario o 
controlador, en otras ocasiones se podrá ser más visionario o afiliativo. 

Esto nos permite comprender que más que hablar de un estilo de 
liderazgo sacerdotal apropiado y único, se puede hablar de algunas 
características que deberían considerarse a la hora de ejercer la 
autoridad y el poder, que podrían contribuir a crear un estilo personal 
de gobierno más orientado hacia la comunión y la sinodalidad. Entre 
esos rasgos podemos mencionar los siguientes: 



128

• Generosidad, que se traduce en entrega y compromiso, no sólo 
a los proyectos personales, sino a la misión de toda la Iglesia. 

• Humildad, manifestada sobre todo en aquellas situaciones 
donde toca aceptar y aprender de las críticas de los demás, 
así como también en la capacidad para aceptar las propias 
limitaciones. Además, la humildad propicia la obediencia de cada 
uno a la voluntad de Dios y la recíproca obediencia en Cristo (Cfr. 
San Benito de Nursia, Regla, 72, 6).

• Capacidad de escucha, sobre todo de la Palabra de Dios y de las 
mociones que el Espíritu hace resonar en nuestros corazones y en 
los de demás. Como señala el Papa Francisco: “Una Iglesia sinodal 
es una Iglesia que escucha (…) Pueblo fiel, Colegio episcopal, 
Obispo de Roma: cada uno escuchando a los otros; y todos 
escuchando al Espíritu Santo” (Discurso en la Conmemoración del 
50 aniversario de la Institución del Sínodo de los Obispos). 

• Capacidad de diálogo, que se desarrolla en la medida en que 
renunciamos a imponernos sobre los demás y, más bien, buscamos 
expresar y escuchar, con respeto, aquello que el Espíritu ha 
sugerido a ambos interlocutores, para crear la comunión. Se trata 
de ejercitar «un modo relacional de ver el mundo, que se convierte 
en conocimiento compartido, visión en la visión de otro o visión 
común de todas las cosas» (Francisco, Enc. Lumen fidei, 27).

• Inteligencia emocional, la cual hace referencia a la capacidad de 
darse cuenta de los estados emocionales del equipo y del clima 
general del ambiente. Además, alude a la habilidad de identificar 
y gestionar las propias emociones de forma adecuada.



129

• Autoconfianza, que implica no depender de la aprobación de los 
demás en la toma de decisiones.

• Autocontrol, que consiste en priorizar la reflexión sobre los 
impulsos, filias y fobias; y saber cultivar una visión más eclesial. 

PREGUNTAS PARA NUESTRA REFLEXIÓN PERSONAL 
Y COMUNITARIA.

• ¿Quiénes han sido mis modelos de referencia en la manera en 
que yo desempeño el munus regendi en mi ministerio? ¿Qué es 
lo que yo admiro de ellos y cuáles de sus actitudes he intentado 
adoptar como propias?

• ¿Cuál es el estilo de liderazgo que generalmente ejercito? ¿Con 
cuál me identifico más? 

• ¿Cuáles estilos de liderazgo serían los menos apropiados para un 
sacerdote que busca la comunión y la sinodalidad?

• ¿Cuáles son las principales dificultades u obstáculos que yo 
descubro en quienes colaboran conmigo cuando se emprende una 
nueva iniciativa?

• Además de los mencionados, ¿cuáles serían otros rasgos de 
un estilo de liderazgo sacerdotal que propicie la comunión y la 
sinodalidad?



130



131

TEMA 4
DE LA AUTORREFERENCIA A LA SINODALIDAD

Vivencia sacerdotal
Pbro. Lic. Ramón Duarte Miranda

Evangelizar constituye, en efecto, la dicha y vocación propia de la 
Iglesia, su identidad más profunda. Ella existe para evangelizar,...” 
E.G. (14) 

”Evangelizar significa para la Iglesia llevar la Buena Nueva a todos 
los ambientes de la humanidad y, con su influjo, transformar desde 
dentro, renovar a la misma humanidad: “He aquí que hago nuevas 
todas las cosas” E.G. (18) 

He comenzado este tema recordando algunas frases que el Papa 
Francisco nos recalcaba en su Encíclica Evangelii Gaudium y que serán 
el punto de partido para desarrollar una reflexión que nos lleve a una 
toma de conciencia seria y a cambios profundos internos, y a actitudes 
nuevas como pastores de esta Iglesia que el Señor nos ha confiado en 
el ministerio sacerdotal. 

 ¿Qué significa la autorreferencia?

Lo primero que decimos, es que es todo lo contrario a lo que 
estos textos mencionan aquí arriba. Pero más precisamente es: una 
tentación que ataca a los agentes evangelizadores y que consiste en: la 
enfermedad típica de la Iglesia encerrada que se mira a sí misma. Está 
encorvada sobre sí misma como aquella mujer del Evangelio.



132

Es una especie de narcisismo, más adelante abundaremos en ello, es 
muy importante para ir dejando el Clericalismo y la autorreferencialidad. 

¿De dónde nace? 

De una iglesia que no sale de sí misma para evangelizar y se enferma. 
Como la mujer encorvada sobre si misma (Evangelio). Un estarse 
mirando a sí misma. Un girar sobre su propio eje, como agua que se 
pudre, porque está estancada y no corre. 

¿Cómo se manifiesta? 

La Iglesia autorreferencial pretende a Jesucristo dentro de sí, y no lo 
deja salir, es la iglesia que, sin darse cuenta, cree que tiene luz propia 
y deja de ser “Mysterium lunae”, y da lugar a este mal tan grave que 
es la mundanidad espiritual. Se le olvida que ha de ser Misterio de 
Salvación, y que la referencia es el Salvador. 

Hay muchas expresiones que son indicadores que aún vivimos en la 
autorreferencialidad:

Mencionaré actitudes de nosotros, los sacerdotes, que manifiestan 
esta autorreferencialidad, y que se convierten en formas o estructuras 
mentales o eclesiales. 

Una comunidad que vive solo para mantenerse
Es una comunidad que no camina, no avanza, se contenta con los 

que llegan a misa o a los grupos, existe solo para mantenerse en pie; 
suele tener pocos grupos, porque dicen que para que tanto grupo, ni 
hacen nada y además son problemáticos. Generalmente el templo 



133

está cerrado solo se abre para el culto, la notaría, salones y hasta el 
mismo templo suelen estar deteriorados, sin mantenimiento en obra 
material, el sacerdote solo atiende en su oficina, y a veces hasta de 
malos modos, y el mismo patrón suelen tener sus colaboradores: 
notaria, sacristanes, coordinadores de grupos. 

El Párroco y su parroquia 
Muchos de nosotros inconscientemente, creo yo, actuamos como 

si fuésemos dueños de la parroquia, nosotros decidimos solos, no 
pedimos consejo, es más, el equipo coordinador básico lo tenemos 
para que nos escuche nada más, no para reflexionar juntos, porque allí 
mandamos y también decidimos lo que se deber hacer, nos volvemos 
como caciques, incluso ya no decimos la parroquia sino: Mi Parroquia. 
Muchas veces no tenemos plan pastoral y si lo tenemos, lo hacemos, 
no con el caminar diocesano, sino con el nuestro, so pretexto, que el 
plan diocesano está en marcha y que además su metodología no se 
entiende, y terminamos haciendo de toda la acción pastoral como un 
pequeño feudo, llamado parroquia, donde gobierna un párroco.

Servicio Funcional 
Hemos convertido el servicio parroquial en un servicio funcional, 

entendemos que debemos funcionar bien como servidores al servicio 
de una comunidad, el problema es el trato que tenemos con las 
personas que colaboran en la parroquia, es un trato funcional, y muchas 
veces burocrático, les hacemos ver su suerte a las personas, porque 
no las atendemos como hermanos que somos al profesar la misma 
fe, como que se nos olvida que somos pastores, y nos comportamos 
como patrones, como jefes, tratamos mal a las personas, las citamos 
y no llegamos, tambien suele pasar que  como desconocemos el 
derecho canónico, y nos cuesta preguntar a algún hermano sacerdote, 



134

se nos hace muy fácil mandar a las personas en algún asunto sencillo, 
al azobispado, cuando es algo que no se necesita. A los agentes 
muchas veces los vemos y los tratamos como si fueran trabajadores, 
o a veces en algunos lados no es el párroco el que hace todo lo 
mencionado anteriormente, sino alguna notaria o alguna sacristana o 
alguna hermana del sacerdote la que se encarga de que la parroquia 
“funcione”. 

El Narcisismo
Si bien se puede aludir a una serie de rasgos propios de la personalidad 

normal, el narcisismo puede también manifestarse como una forma 
patológica extrema en algunos desórdenes de la personalidad, la 
persona sobrestima sus habilidades y tiene una necesidad excesiva 
de admiración y afirmación.

 Características principales de este desorden mental (patología) 

• Exagerado sentido de importancia 

Tiene un afán desmedido por sentirse importante y va hacer todo 
lo posible para conseguirlo. No le importa pisotear a los demás o 
lastimarlos, todo lo que sume a sentirse importante lo va a buscar y 
hasta lo va pelear. 

• Falta de Empatía 

Como la persona está girando alrededor de sí misma, no le 
importan los demás y los gestos y actitudes que puedan afectar una 
relación amistosa, para este tipo de personas no interesa, él se siente 
bien y eso es lo importante, no importa lo que los demás puedan 



135

sentir cuando están interactuando con él. Pareciera que los afectos 
no existen en su persona. 

• Obsesión por el dinero, el poder y la fama 

Aunque pudiéramos pensar que estas expresiones ni siquiera 
evangélicas son, las personas con este desorden, en el fondo andan 
buscando eso, y muchas veces utilizan las  mentiras e hipocresías 
para conseguirlo, es un ansia por tenerlo que lo pueden disfrazar de 
mil maneras, la sonrisa complaciente, el buscar amigos influyentes, 
el circulo en el que se mueven es de gente “pudiente y poderosa” 
aunque como dijimos anteriormente con la máscara de la pastoral, del 
servicio, del crecimiento personal, algunos otros son hasta muy obvios, 
o quizás caen en el descaro. Hay un deseo desbordante por el dinero, 
por sentirse poderoso y que la gente hable muy bien de él. 

• No acepta fácilmente las críticas 

Él si puede cuestionar todo, y criticar todo y a todos, pero no acepta 
una corrección, no se le puede decir algo en lo que se equivocó, porque 
se molesta y hasta deja de hablarle a la persona que se lo diga, y no 
solo eso, la pone en mal con los demás. 

• Explotadores en las relaciones 

Para este tipo de personas, los demás solo sirven para conseguir 
sus metas. Suelen ser muy buenos para utilizar a los demás, otra vez 
tocamos el tema de las máscaras, no le importan las personas, a ellos 
les importan sus fines, cuando ya han utilizado a la persona la olvidan 
y la desechan. 



136

• Un incansable deseo de ser admirado 

Entendemos que todos tenemos necesidades básicas, que a la 
mejor no fueron cubiertas, y se volvieron vacíos en nuestra vida, como 
es el de ser reconocido y valorado, cuando hablamos de este desorden 
como un  deseo incansable, nos referimos en manera superlativa de a 
toda costa buscar ser admirado, es decir que los demás le reconozcan 
y valoren lo que que es y sus  capacidades, y entonces la persona se 
afana no por hacer las cosas que debiera hacer de manera normal, 
sino que en el fondo la intención es que al hacerlas se den cuenta, 
se le reconozca  como alguien especial, y es necesario, la mayoría de 
las veces, que se le diga, y si eso no sucede se siente muy incómodo, 
incluso si no es admirado por los demás, va seguir buscando la forma 
de seguir haciendo cosas para lograrlo. 

• Se cree especial

Y por los mismo, esta persona piensa que solo puede ser entendido 
por personas especiales, y por lo tanto, la acepción de personas es 
muy marcada en sus relaciones, podemos decir, es elitista en escoger 
a sus amistades, a veces los escoge por el dinero, por la belleza, por la 
fama etc… Y esto generalmente es muy notorio, pero para él, allí está 
el punto de ser especial, que no es del montón.

• Se siente con derecho a todo 

Este tipo de personas considera que tiene derecho a todo, porque 
como dijimos anteriormente, él es especial, y por lo mismo piensa 
que lo que se le antoje y sus planes, ideas y gustos tienen que ser 
consideradas como lo mejor. También lo que quiera en antojos, en 
personas, en añoranzas, se le tiene que cumplir, y cuando esto no 
ocurre se molesta, grita, amenaza, difama, como decimos vulgarmente, 



137

se pone bravo, porque como él cree que tiene derecho a todo y no 
se cumplieron sus gustos y caprichos, utiliza toda su frustración para 
hacer daño. 

• Envidioso 

No solo envidia a los demás, sino que el cree que la mayoría lo 
envidian a él, porque pues, es especial. Andará buscando no ser mejor, 
sino lo mejor para sentirse bien, y cuando a los demás les va mejor 
que a él, se siente amenazado, frustrado, enojado y utilizará todas las 
artimañas posibles para alcanzar lo deseado o difamar o devaluar lo 
que los demás logran y él no ha podido lograr. Además, cuando no 
logra lo deseado hace sentir culpables a los demás, porque para él son 
causa de alcanzar sus deseos. 

• Soberbio y Orgulloso 

Siempre está por encima de los demás, es difícil verle sirviendo o 
haciendo tareas que para él sean humillantes o de rebajarse, como 
es barrer, trapear, sacudir, formarse en una fila como para que lo 
despachen, llámese tortillería, carnicería o hasta el mismo banco, 
porque simple y sencillamente, en su esquema mental no está que una 
persona como él tenga que estar al mismo nivel que los demás. Cuando 
le toca por necesidad hacer eso, anda de mal humor, disgustado y si es 
posible pone su queja para que otra vez no les ocurra hacerlo esperar. 
La otra estrategia es buscar la amistad de los dueños de esos lugares 
para que le otorguen los privilegios deseados. 

• Materialista 

Como ya hemos mencionado que lo que le importa es sobre salir 
por encima de los demás, anda buscando lo que le ayude a conseguir 



138

sus objetivos, es una persona muy materialista, amante de las marcas, 
de diseños exclusivos, si tiene dinero despilfarra en este tipo de cosas, 
de restaurantes caros, carros costosos, perfumes, viajes y todo tipo 
de gustos que le satisfagan su necesidad, que dijimos en el fondo es 
estar por encima y ser reconocido. Sino tiene dinero buscará la manera 
de juntarse con este tipo de personas para sentirse bien, y luego las 
va a publicar por las redes sociales. Porque es importante que se den 
cuenta quien es él.

Nota: es importante destacar que el Narcisista es la base de un 
abusador sexual. Casi siempre detrás de una persona que comete 
abusos de tipo sexual, hay un narcisista. 

Una iglesia que se mira a sí misma y deja de ser sal y luz. 
La Sinodalidad 

Es hacer efectivo lo que el Señor nos pide, y que el Papa Francisco 
ha acuñado y ha promovido como forma de hacer Iglesia: Es caminar 
juntos, pastores y fieles y él mismo nos trata la ruta: “Una iglesia sinodal 
es una iglesia de la escucha, una escucha recíproca. Recorrer juntos el 
camino como Pueblo de Dios. (Papa Francisco en el 50 aniversario de la 
institución del Sínodo de los obispos, 17 octubre de 2015) 

Implicaciones para vivir la Sinodalidad 

A) Un estilo de vida, es un modo de vivir en su ser y su misión como 
iglesia, y la mejor manera de manifestarlo es en la escucha comunitaria 
de la Palabra y la celebración de la Eucaristía, la fraternidad de la 
comunión y la corresponsabilidad y participación del todo el Pueblo 
de Dios, en sus diferentes niveles y en la distinción de los diversos 
ministerios y roles, en su vida y en su misión.



139

B) La revisión y renovación de estructuras y procesos eclesiales, 
que en discernimiento en el Espíritu desdicen la identidad de la iglesia 
como Pueblo de Dios.

C) La realización puntual de aquellos acontecimientos sinodales 
en los que la iglesia es convocada por la autoridad competente para 
discernir su camino y cuestiones particulares, y para asumir decisiones 
y orientaciones con el fin de llevar a cabos su misión evangelizadora. 

El PGP (No. 18), describe con cuatro características esta búsqueda 
de sinodalidad en nuestra iglesia aquí en México

1.- Sinérgica: es decir, la diversidad de los esfuerzos que cada uno 
realiza, se integre en un trabajo y con una dirección comunes, de 
manera que las energías de todo converjan en la obra común, dócil al 
Espíritu Santo, para obtener frutos de evangelización. 

2.- Transversal: es decir que la diversidad de comisiones y 
dimensiones y otras instancias de organización eclesial, en todos 
los niveles, nacional, diocesano y parroquial, se hagan cargo de un 
problema que involucra a todos, aportando cada una desde su propio 
ámbito de acción, pero con comunicación y circularidad permanentes. 

3.- Subsidiario: es decir, que las distintas estancias del cuerpo eclesial 
se hagan cargo de todo, solidariamente, pero de tal manera que todos 
asuman su responsabilidad, y las instancias menores, no sean suplidas 
por las mayores, a menos y en medida que éstas no puedan cumplir su 
propio deber. 

4.- Gradual: es decir, que se respeten procesos, con paciencia y 
perseverancia, manteniendo la ruta en la dirección buscada. 



140

Después de esta descripción un poco basta y doctrinal sobre una 
Iglesia (sacerdote) que vive en la autorreferencia y por otro lado el 
paradigma de una Iglesia en salida y Sinodal, ¿qué podemos hacer 
concretamente nosotros sacerdotes? 

La Solución a todo es la Apertura al Espíritu Santo que todo lo 
renueva y lo transforma, pero podemos desglosarla en dos sentidos.

1.- A nivel humano:

• Ser conscientes de nuestro yo real, es decir darnos cuenta quienes 
somos (identidad). Apostar por nuestra identidad, para ser conscientes 
que posiblemente muchas de las cosas descritas aquí arriba, tienen 
que ver conmigo. (Narcisismo) 

• Desarrollar la capacidad de escuchar: hemos perdido muchos 
de nosotros la capacidad de escuchar a los demás, y escuchando 
aprendemos y nos corregimos. 

• La opción por pequeños grupos de vida sacerdotal, que aporten 
desde la corrección fraternal, elementos humanos y espirituales, que 
ayude al desarrollo humano y ministerial del sacerdote.

• El cultivo de las virtudes en especial de la humildad, para ir 
desterrando cada vez más, el clericalismo, que tanto daña a la iglesia. 

• El no dejar de lado la Dirección Espiritual, que nos ubica y nos 
pone en camino a una conversión permanente y a una espiritualidad 
más consolidada.

 



141

• El pedir ayuda Profesional, cuando se requiera, para tener 
herramientas que nos puedan aportar mayor salud emocional y menos 
desórdenes mentales. 

2.- A nivel pastoral 

Integrándonos al camino común: 

• Reconocer y valorar el propio bautismo como una iserción viva 
a la comunidad eclesial y aportar los propios talentos y tareas, para 
ofrecerlos con generosidad a labor común. 

• Interesarme por conocer los procesos eclesiales que se están 
dando y las condiciones y circunstancias en las que nos encontramos, 
para realizar la propia aportación en el camino fraterno.

• Abrirme a los demás con actitudes de escucha, condescendencia, 
interés, solicitud, y flexibilidad, colaborando y ofreciendo mi tiempo y 
mis recursos para el beneficio de todos. 

• Participar en el decanato aportando con mi presencia y mi voz, y 
así ir creando un grupo cada vez más fraterno y sinodal.

• Revisar mi vida de pastor, para que en discernimiento con el 
Espíritu Santo, mi ministerio sea más fecundo. 



142

Notas



143

Notas



144

Notas


