


Programa de Formación
Permanente 2025

D. R.   C    2021 

Fototecnia, S.A. de C.V.
Miguel Blanco 1033 S.J. Zona Centro C.P. 44100
Tels. 3336 13 2479  | 3336 13 9347
Guadalajara, Jalisco, México.. 
ventas@fototecnia.com.mx

Impreso  y hecho en México.
Printed and made in México

Todos los derechos reservados. Aparte de los usos legales relacionados con la investigación, el 
estudio privado, la crítica o la reseña, esta publicación no puede ser reproducida, ni en todo ni 
en parte, en español o cualquier otro idioma, ni registrada en, o transmitida por, un sistema de 
recuperación de información, en ninguna forma ni por ningún medio, sea mecánico, fotoquímico, 
electrónico, magnético, electroóptico, por fotocopia, o cualquier otro, inventado o por inventar, sin 
el permiso expreso, previo y por escrito del autor.

ventas@fototecnia.com.mx





Programa de Formación
Permanente 2025

4

Índice
4
6
8 

13
10

 
11 
19 
20 
21 
22

23 
26 
28

 

Índice
Carta al presbiterio.
Comisión Diocesana para la Formación Integral 
del Presbiterio.
Objetivo
Grupos Generacionales y Perfiles para la
formación permanente del Clero de Guadalajara
Dimensión Humana
Dimensión Espiritual
Dimensión Inelectual
Dimensión Pastoral

Tandas de Ejercicios Espirituales y Formación 
Permanente.

Calendario 2025 Celebraciones Diocesanas. 
Tandas de Ejercicios Espirituales 2025.
Tandas de Formación Permanente



5

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

31

41

51 
63 

 
81 
91 

101 
 

113 
123 

 

137 

147 
161 

 
169 
179

Temas de los Retiros Espirituales.
TEMA 1. El encuentro con Cristo
TEMA 2. El llamado sacerdotal
TEMA 3. La profesión de Fe
TEMA 4. La Prueba
TEMA 5. Testimonio fruto de la virtud de la 
Esperanza
TEMA 6. La Esperanza nace del Amor
TEMA 7. El Espíritu Santo, fuente de Esperanza
TEMA 8. La paciencia, virtud vinculada a la 
Esperanza
TEMA 9. Atentados contra la Esperanza

Temas de Estudio.
TEMA 1. Jubileo en LV 25 y su plenitud en el año 
de gracia
TEMA 2. Las indulgencias como expresiones de 
Misericordia
TEMA 3. Posthumano y Transhumano
TEMA 4. El uso de los Sacramentales dentro de la 
Misión Sacerdotal del Presbiterio
TEMA 5. Los desafios de la inteligencia artificial



Programa de Formación
Permanente 2025

Guadalajara, Jal. 5 de octubre de 2021.

Les saludo y expreso mis mejores deseos de bien en el Señor.

Por encargo del Sr. Cardenal José Francisco Robles Ortega, Arzobispo 
de Guadalajara, la  Comisión Diocesana para Formación Integral del Pres-

biterio que presenta el programa de  actividades para el año jubilar 2025. 

Decía el Papa San Juan Pablo II en la Exhortación apostólica Pastores Dabo Vobis: 
«Los presbíteros son, en la Iglesia y para la Iglesia, una representación sacramen-
tal de Jesucristo,  Cabeza y Pastor, proclaman con autoridad su palabra; renuevan 
sus gestos de perdón y de  ofrecimiento de la salvación, principalmente con el 
Bautismo, la Penitencia y la Eucaristía; ejercen, hasta el don total de sí mismos, el 
cuidado amoroso del rebaño, al que congregan en la  unidad y conducen al Padre 
por medio de Cristo en el Espíritu». 

El servicio de los presbíteros en la Iglesia y en el mundo es muy valioso en cuanto 
que su consagración colabora en la consagración de los bautizados y acompaña a 
la sociedad en general  con una visión de caridad y esperanza ofreciendo la buena 
nueva de la salvación. Cada cual con  su testimonio y servicio participan en una 
sociedad que espera “cielos nuevos y tierra nueva”. 

Ante este ser y quehacer de los presbíteros es necesario mantenernos en lo que 
se le ha llamado una formación permanente, que luego de la formación inicial 
en la vida cristiana y en el  Seminario, la actualización y la retroalimentación se 
han vuelto indispensables. La Comisión  Diocesana para la Formación Integral del 
Presbiterio ofrece para el año jubilar 2025 ejercicios  espirituales, semana de cur-
sos intensivos, cursos presenciales o virtuales, jornadas de  convivencia y estudio, 
temarios para reuniones de decanato, etc., al tiempo que se desea  puntualizar 
algunos aspectos de este plan de trabajo: 
 
Es indispensable que año con año se busquen los tiempos para los propios ejer-
cicios  espirituales y el curso de formación permanente. En caso de no poder 
asistir cuando se  ha asignado a la propia generación, informar a la Secretaria de 
la Comisión de Formación  Permanente la fecha elegida para participar.  
 
Los cursos de formación permanente para los sacerdotes de 1 a 5 años han re-
sultado una  acertada experiencia, por lo que se recuerda, debido a la secuencia 
que se tiene en el  temario de los cinco años, que no es posible cambiarlos por 



7

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

otro curso ofrecido en alguna  modalidad diferente o según la decisión 
de la generación. 
 
Se recuerda que tanto para ejercicios espirituales como cursos de for-

mación  permanente, la cuota de recuperación es cubierta la mitad 
por la Parroquia o institución  donde se sirve y el resto por el sacerdote 

participante. 
 
En los ejercicios espirituales y en los cursos intensivos de una semana, el ingreso 
es al  mediodía del lunes y la clausura, al mediodía del viernes, de manera que se 
prevea en las  actividades personales y en los tiempos de traslado. 
 
Cuando en las fechas programadas para cursos de formación permanente no se  
encuentra la propia generación incluida, se ha estado invitando a participar en 
alguno de los cursos que se ofrecen en la Universidad del Valle de Atemajac y en 
la Universidad 
Panamericana.
En caso de que los ejercicios espirituales o la formación permanente se busque 
realizar  por generación, se ruega que hacia el mes de Julio del año previo se de 
aviso a la Comisión  de Formación Permanente con el fin de no ser incluidos en el 
programa anual. 
 
Queremos agradecer a los sacerdotes que colaboran como representantes de los  
diferentes decanatos y generaciones, pues su servicio de enlace ha sido muy pro-
vechoso. 
Las dos reuniones al año que se han tenido han favorecido la comunicación no 
solo de los  proyectos y programas de formación, sino de la sentida necesidad de 
formación permanente  de los presbíteros. 
 
Igualmente vaya de nuestra parte el reconocimiento y agradecimiento para quie-
nes  colaboran en el equipo de la Comisión de Formación Permanente de nuestra 
Arquidiócesis. 
En oración y comunión

Obispo Auxiliar y Coordinador de la CODIFIP.  



Programa de Formación
Permanente 2025

8

Comisión Diocesana para 
la Formación Integral del 

Presbiterio

OBISPO RESPONSABLE
Exmo. Sr. Obispo D. Ramón Salazar Estrada

Pbro. Marco Antonio García Martínez
Secretario Ejecutivo

Pbro. José Antonio González Borroel
Secretario Adjunto

Atziri Arjona Sepúlveda
Secretaria Auxiliar



9

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

DIMENSION HUMANA

Pbro. Ramón Duarte Miranda
Pbro. Rafael Ramírez Lamas 

DIMENSION ESPIRITUAL
Pbro. Humberto Ascencio Plascencia 

Pbro. Walter Omar Pérez Angulo

DIMENSION INTELECTUAL
Pbro. Juan Carlos Mayorga Enríquez 

Pbro. Pablo Cesar Barajas García

DIMENSION PASTORAL

Pbro. Santiago Navarro Chávez
Pbro. Higinio Juárez Rendón

Pbro. José Luis Pérez Cruz
Sacerdotes Jóvenes

Pbro. José Guillermo Valdovinos González 
Vinculación con el Seminario



Programa de Formación
Permanente 2025

10

OBJETIVO GENERAL

Principios de la Formación Permanente 
(DMVP 87-98)

Acompañar y servir a los sacerdotes mediante un proceso 
de revitalización integral y permanente para reavivar el don 
recibido en la ordenación y vivir su ser y su ministerio de 

manera más plena.

Integral: abarcando todas las dimensiones de la formación 
sacerdotal (dimensión humana, espiritual, intelectual y pastoral).

Permanente: durante toda la vida del ministerio como 
continuación de la formación inicial. 

Orgánico: que abarque la parte educativa, comunitaria y de 
bienestar integral. 

Diferencial: dirigida a cada una de las etapas de la vida sacerdotal, 
y en las distintas situaciones de vulnerabilidad y crisis.

Personalizada: que ayude a cada sacerdote a asimilar los recursos 
que se ofrecen para su formación. 

Sistemático: con objetivos, metas y tiempos definidos.



11

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

GRUPOS GENERACIONALES Y PERFILES  
PARA LA FORMACIÓN PERMANENTE DEL 

CLERO DE GUADALAJARA

0 – 5 Años

Perfil: Seguir la experiencia de discípulo.

• Juan Evangelista ejemplo de santidad del sacerdote joven.

• Espiritualidad del presbítero diocesano.

• El director espiritual y la práctica del discernimiento.

• Hombre de Eucaristía y de oración.

• Humildad para pedir consejo y para ser corregido.

• Madurez en el manejo de las emociones y ansiedad

• Capacidad en el manejo de conflictos.

• Cuidado de la salud mental, física y presentación externa.

• Uso responsable de los medios de comunicación.

Posibilidad:

• Comprensión y adaptación al proceso pastoral de la Iglesia.

• Mayor generosidad y responsabilidad en el servicio pastoral.



Programa de Formación
Permanente 2025

12

Reto:

• Vencer la mediocridad y el aburguesamiento.

• Aprender a descansar.

• Aprender a administrar los bienes materiales.

Cf. DMVP 100-103

“Ustedes son mis amigos si hacen lo que yo les mando. Ya no los llamo siervos, 
porque el siervo no está al tanto de los que hace su amo; los he llamado 
amigos, porque todo lo que a mi Padre le he escuchado se lo he dado a conocer 

a ustedes” (Jn. 15,1-15)

6 – 15 Años

Perfil:  Hombre de comunión.

• Reavivar la caridad pastoral, revisando las motivaciones para 
el ministerio.

• Comunión con Dios.

• La comunión con los demás sacerdotes y con los Obispos, dado 
que en esta etapa existe el riesgo de caer en el individualismo.

• Seguir manteniendo el proyecto personal de vida y renovación 
espiritual.

• Prudencia y caridad en el juicio sobre compañeros sacerdotes “no 



13

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

juzguéis y no seréis juzgados, con la vara que midas serás medido”. 
(Lc. 6,37)

• Comunión con el Pueblo de Dios.

• Afianzar el sentido de la espontaneidad sacerdotal.

Retos:

• El cuidado ante la búsqueda de compensaciones.

• Superar el posible desencanto en la vivencia del ministerio.

• Crear la cultura de la formación permanente.

• Riesgo del confort. 

Cf. DMVP 112

“En esto conocerán que son mis discípulos en que se aman los unos a los otros 
como yo los he amado” (Jn. 13,35)

16-29 Años

Perfil:  Hombre de servicio.

Posibilidades:

• Pobreza evangélica.

• Obediencia al Espíritu.



Programa de Formación
Permanente 2025

14

• Riesgo a la autosuficiencia y protagonismos falsos.

• Apertura al aprendizaje. Necesidad de la actualización en todas 
las dimensiones.

• Valorar el propio cuerpo como templo del Espíritu Santo.

• Prioridad de la oración y serenidad de espíritu ante el peligro del 
activismo.

• Servicio humilde y desinteresado ante el peligro del carrerismo.

• Búsqueda de oración más profunda.

• Renovación de la vida ministerial, ante la celebración de los 25 
años de sacerdocio.

Retos: 

• Superar el clericalismo, manifestado en la incapacidad de delegar; 
y, el carrerismo.

• Tendencia a la autosuficiencia y protagonismos falsos.

• Tendencia a descuidar la formación permanente.

• Riesgo de aislamiento de las instancias eclesiales (decanato, 
grupo generacional, etc.)

• Descuido de la salud física ante el riesgo de enfermedades 
crónicas.

• Superar el activismo mediante una mejor organización y 
planeación. (Cf. DMVP 112)



15

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

“Yo no he venido a ser servido sino a servir y a dar la vida en rescate por las 
multitudes” (Mt. 20,28)

30-45 Años

Perfil: Plenitud de vida en la vivencia de la paternidad espiritual, 
en la caridad pastoral y celibato.

Posibilidades:

• Testimonio de alegría por haberse consagrado a Cristo y a la 
Iglesia.

• Gratitud a Dios, al presbiterio y al Pueblo de Dios por tantos 
dones recibidos.

• Riesgo de caer en la soberbia por las distintas acciones y obras 
realizadas a lo largo del ministerio, las distintas encomiendas, 
etc. Un elemento importante es cultivar la virtud cristiana de la 
humildad, que es parte de la segunda conversión.

• Ayudarlos y acompañarlos en su segunda conversión a Dios, 
desde la experiencia de la humildad. 

• Plenitud de vida en la vivencia de la paternidad espiritual, en 
la caridad pastoral y celibato.

• La vuelta al corazón, segunda conversión.

• Maduración de la esperanza sacerdotal.

• Dedicación a lo esencial: Amor profundo.



Programa de Formación
Permanente 2025

16

• Unidad interior.

Retos:

• Trabajar la autosuficiencia.

• Dificultad para obedecer y aceptar la corrección fraterna.

• Incapacidad para trabajar con sacerdotes jóvenes.

• Superar el cansancio, la frustración, el pesimismo y el 
resentimiento.

• Superar los vicios que se pueden hacer más arraigados.

• Enfrentar la tentación de instalarse, de buscar seguridad 
económica o afectiva.

“No somos mas que siervos inútiles y no hemos hecho mas que lo que 
teníamos que haber hecho” Cf. PDV 77

46 años en adelante

Perfil: El Sacerdote ante la espiritualidad pascual.

Posibilidades

• Interpretar los signos de los tiempos.

• Aceptación desde la fe de esta etapa de la vida. Reconocer los 
signos de la vejez y aceptarlos.

• La vejez como oportunidad para vivir la contemplación.



17

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

• Configurase con Cristo que sufre, muere y resucita.

• Identidad del sacerdote anciano: sabiduría, profunda mirada 
trascendental y sonrisa auténtica, bien labrada y sumisa ante el 
ocaso donde se vislumbra a Dios.

• Desapegarse, desprenderse, saber soltar.

• La fe, la esperanza y la caridad dan explicación al destino final 
de su vida.

• Ampliar la experiencia de compartir con el presbiterio su 
experiencia de fe, esperanza y caridad.

• Elaboración del testamento espiritual

• Agradecer y pedir perdón a los demás y a Dios.

• Prepararse para poder decir con Cristo todo está cumplido.

• El sacerdote anciano necesita ser tenido en cuenta, necesita 
ser escuchado, necesita amigos, necesita relaciones familiares 
sinceras, necesita atención para responder a sus necesidades 
espirituales.

Retos:

• Aceptar con generosidad las limitaciones físicas crecientes.

• Evitar pensar como funcionario y no como sacerdote.

• Trabajar en el desprendimiento sereno de su oficio sacerdotal 
o lugar.



Programa de Formación
Permanente 2025

18

• Evitar caer en la tristeza o angustia de la vida estéril.

• Vencer la tentación de la soledad y el aislamiento.

Cf. DMVP 113.

“Qué alegría cuando me dijeron vamos a la casa del Señor”.  (Sal 122)



19

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

DIMENSIÓN HUMANA

Objetivo específico:

Metas:

Fortalecer la madurez humana del sacerdote mediante la 
reflexión, introspección, el uso de herramientas psicológicas y 
de desarrollo humano para que su identidad se consolide de 

manera más integral.

• Fortalecer la madurez sacerdotal.
• Consolidar procesos de crecimiento personal.
• Cuidar la salud del sacerdote.
• Fortalecer la fraternidad sacerdotal. 

Actividades:

• Realizar talleres de autoconocimiento, autoestima, comunicación, 
asertividad, manejo de emociones y sentimientos.

• Consolidar y fomentar grupos de apoyo y vida sacerdotal.

• Realizar chequeos médicos.

• Crear un equipo de apoyo que acompañe y monitoree la higiene 
mental del sacerdote.

• Programar y estructurar bien las actividades diocesanas que ya 
tenemos: Día del párroco, Torneos, Convivencias grupales.

• Dinámicas que abonen a la fraternidad.

• Jornadas de formación permanente. 



Programa de Formación
Permanente 2025

20

DIMENSIÓN ESPIRITUAL

Objetivo específico:

Metas:

Fomentar el crecimiento de la vida espiritual de los sacerdotes 
mediante recursos de la vida interior para configurarnos con 

Cristo Sacerdote.

• Enriquecer la vida espiritual sacerdotal.
• Potenciar la dirección espiritual sacerdotal entre los sacerdotes.

Actividades:

• Ejercicios espirituales por generaciones.

• Elaboración del folleto de retiros espirituales para los decanatos. 

• Retiros espirituales abiertos para sacerdotes.

• Semana de ejercicios espirituales en contemplación. 

• Celebraciones penitenciales para sacerdotes en Adviento y Cuaresma.

• Revitalizar la peregrinación anual al Santuario de Guadalupe. 

• Celebración Eucarística en sufragio por los sacerdotes difuntos de 
cada año en cada parroquia.

• Participar en las ordenaciones sacerdotales y a la celebración el 
Corpus en el Seminario. 

• Identificar sacerdotes capacitados y dispuestos para prestar el servicio 
de la dirección espiritual.

• Crear el directorio de directores espirituales para presbíteros



21

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

DIMENSIÓN INTELECTUAL

Objetivo específico:

Metas:

Actualizar los conocimientos adquiridos en la formación 
inicial, facilitando espacios, medios y recursos para responder 

a los retos y exigencias pastorales actuales.

• Promover la integración de especialistas en estudios afines.
• Favorecer la actualización teológico-pastoral.

Actividades:
• Creación de academias para aportar contenidos en la formación 
permanente.

• Ofrecer bibliografía sugerida de reseñas de libros.

• Elaborar subsidios de temas de estudio en los decanatos. 

• Ofrecer cursos y talleres de filosofía, ciencias teológicas y ciencias 
auxiliares. 

• Seguir realizando la jornada de estudio y convivencia del presbiterio 
según las prioridades de la diócesis.  

• Curso para el presbiterio en el seminario (apertura para religiosos y 
religiosas). Como un posgrado, diplomado de teología Moral. 

• Formación de academias. Proyección en bien de la pastoral. 

• Crear una página, tener un lugar. Aprovechar todos los recursos. 

• Pedir un seminarista o diácono de tiempo compartido para la CODIFIP.

•Vinculación con el seminario.



Programa de Formación
Permanente 2025

22

DIMENSIÓN PASTORAL

Objetivo específico:

Metas:

Continuar la formación Pastoral de los presbíteros, avivando 
su caridad pastoral, para realizar con mayor fidelidad y 

eficacia su samaritaneidad.

• Ofrecer elementos formativos de pastoral.

Actividades:

• Talleres sobre la Pastoral Urbana, teniendo en cuenta la nueva realidad 
de convivencia foránea.

• Exposición de temas cíclicos de Pastoral durante las Semanas de 
Formación Permanente. (Se sugiere también en las demás dimensiones)

• Talleres de Actualización Pastoral.

• Promocionar los cursos Teológicos Pastorales que imparte el CELAM
Convocar a especialistas en Pastoral, para aprovechar sus conocimientos 
en la formación de los sacerdotes.



23

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Celebraciones
Diocesanas 2025



Programa de Formación
Permanente 2025

24

CALENDARIO 2025
DE CELEBRACIONES DIOCESANAS

EVENTO LUGAR FECHA HORA
Peregrinación al 

Santuario de Guadalupe Santuario de 
Guadalupe

Viernes 10 de enero 12:00 hrs.

Mensaje de Cuaresma Seminario Menor
Miércoles 26 de 

febrero
10:30 hrs.

Reunión de animadores 
de Decanato y 

Coordinadores de 
Generaciones

Casa de Ejercicios
Miércoles 12 de 

marzo
10:30 hrs.

Encuentro fraternal
con sacerdotes jubilados Casa de Ejercicios

Miércoles 26 de 
marzo

11:00 hrs.

Misa Crismal y 
Renovación de Promesas

Catedral 
Metropolitana

Jueves 17 de abril 10:00 hrs.

Ordenaciones 
Sacerdotales

Santuario de los 
Mártires

Domingo 08 de 
junio

10:00 hrs.

Jesucristo Sumo y Eterno 
Sacerdote Templo Expiatorio Jueves 12 de junio 11:00 hrs.

Torneo deportivo Canchas de la 
Coca-Cola

Jueves 03 de julio 10:30 hrs.

Día del párroco Seminario Menor Viernes 08 de agosto 11:30 hrs.
XXXIII jornada de 

estudio
y Convivencia Sacerdotal UNIVA

Martes 23, Miércoles 
24  y Jueves 25 de 

septiembre
10:00 hrs.

reunión de animadores
de decanato

y coordinadores
de generaciones

Casa de Ejercicios
Jueves 16 de 

octubre
10:30 hrs.

Torneo Deportivo Canchas de la            
Coca- Cola

Jueves 16 de 
octubre

10:30 hrs.

Posada Sacerdotal Seminario Menor
Jueves 18 de 

diciembre
11:00 hrs.



25

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Retiros Espirituales para Sacerdotes  2025

No descuides el carisma que hay en ti, que se te 
comunicó por intervención profética mediante 
la imposición de las manos. Ocúpate en estas 

cosas; vive entregado a ellas para que tu 
aprovechamiento sea manifiesto a todos. Vela 
por ti mismo y por la enseñanza; persevera en 

estas disposiciones, pues obrando así te salvarás 
a ti mismo y a los que te escuchen.

1 Timoteo 4, 14 - 16



Programa de Formación
Permanente 2025

26

Tandas de Ejercicios 
Espirituales y Formación 

Permanente 2025 



27

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TANDAS DE EJERCICIOS 
ESPIRITUALES 2025

GENERACIÓN FECHA LUGAR

2023 06-10 de enero CE

Curso de Inducción de 
Diáconos 13-17 de enero CE

2021 20-24 de enero CE

2024 17-21 de febrero CE

De la 2011 a la 2019 05-09 de mayo CE

1986 y anteriores 12-16 de mayo CE

De la 2000 a la 2010 02-06 de junio CE

1987 a 1997 06-10 de octubre CE

Contemplativos 20-24 de octubre CE

General 03-07 de noviembre CE

CE = Casa de Ejercicios de la Diócesis



Programa de Formación
Permanente 2025

28

TANDAS DE FORMACIÓN 
PERMANENTE 2025

GENERACIÓN FECHA LUGAR

2000 10-14 de febrero CE

2023 30 de junio-04 de julio CE

2022 A 07-11 de julio CE

2022 B 14-18 de julio CE

2024 18-22 de agosto CE

2004, 2006, 2008 25-29 de agosto CE

2020 01-05 de septiembre CE

2021 13-17 de octubre CE

1979 y anteriores 27-31 de octubre CE

2010, 2012, 2014 10-14 de noviembre CE

2016, 2018 17-21 de noviembre CE

1980, 1985, 1990, 1995 24-28 de noviembre CE

CE = Casa de Ejercicios de la Diócesis



29

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Temas de los
Retiros Espirituales 2025 



Programa de Formación
Permanente 2025

30



31

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TEMA 1
EL ENCUENTRO CON CRISTO

Pbro. Ramón Duarte Miranda

VER CON LOS OJOS DEL PADRE.

Vivimos en una era llamada digital, con un sin fin de bemoles, 
de acentos y de características cada vez mas volátiles y pasajeras, 
un tiempo donde la comunicación se hace por el celular, donde 
el lugar de reunión se lleva acabo por el Zoom, Meet, etc, la 
cultura del encuentro personal, del vernos continuamente de 
manera física es cada vez menos frecuente, el espacio digital, 
el de las redes, definitivamente nos han enredado. Y aunque 
entre las generaciones de los 80`s y 90`s y anteriores buscamos 
precisamente espacios para vernos y platicar y compartir la vida, 
el mundo y el ambiente volátil que nos rodea, nos atrapa. 

Está comprobado de manera científica el bienestar que produce 
el encuentro personal con alguien, bienestar en todo sentido, desde 
el aspecto emocional, físico, espiritual, hasta el aspecto social. La 
experiencia de la pandemia que nos tocó vivir y experimentar en 
carne propia nos debió haber enseñado la importancia de estar 
con el otro, la necesidad de vernos, de abrazarnos, de estrechar 
nuestras manos y también nuestros pensamientos y nuestras 
almas. Pero tristemente pronto se nos olvidó, volvimos a meternos 
a lo impersonal, a la red, a la llamada telefónica, a esta cultura que 
cada vez más nos envuelve en un ritmo y una frialdad que nos va 
aislando y matando lentamente. 



Programa de Formación
Permanente 2025

32

No estoy diciendo que la tecnología y el desarrollo digital sea algo 
malo, pero como dice el documento PGP “aún así, hay que tener 
otros aspectos como la dispersión, la manipulación de la verdad, 
la falta de comunicación interpersonal  y la enajenación que nos 
pueden confundir” (35), es decir que si nos seguimos descuidando, 
el contacto personal irá perdiéndose cada vez mas.  

Nos asomamos a nuestros grupos juveniles vacíos, si hace 30 
años, en una pascua juvenil había 150 jóvenes, ahora solo hay un 
20 o 30 por ciento de esa cantidad; encuentros de Renovación, de 
Matrimonios, de Pandillas etc… cada vez el número es menor, y 
aunque ciertamente causas hay muchas, una de esas, tiene que 
ver con esta pérdida del sentido del encuentro personal. 

Sin irnos muy lejos nosotros como presbiterio vivimos este 
fenómeno, miremos con calma y respeto, las reuniones de nuestras 
generaciones, difícilmente estamos todos, ahora vayamos al 
decanato casi siempre faltan dos o tres, y tristemente casi siempre 
son los mismos, con un montón de excusas o pretextos; pocas 
reuniones de vicaría se realizan al año, y también con tristeza 
vemos que no estamos todos (casi siempre faltan los mismos).

En los últimos años en las celebraciones que hemos tenido a 
nivel diocesano, donde somos convocados como sacerdotes, 
dígase jueves santo, día del párroco, fiesta de Jesucristo Sumo 
y Eterno sacerdote, posada, ejercicios, jornadas de formación 
permanente y algunas mas, el número de participantes es muy 
bajo. Esto nos dice muchas cosas, pero en esta lectura rápida que 
estamos haciendo nos revela que nos cuesta mucho el vernos, 
el juntarnos, el convivir, el estar juntos. Y aunque nosotros, por 
experiencia, sabemos lo saludable que es fomentar la cultura del 



33

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

encuentro, de la fraternidad, de la convivencia, algo pasa que nos 
perdemos en un sin fin de menesteres que nos impiden vivirla 
como debiera. 

He tocado este punto porque este tema tiene que ver con 
esta capacidad que tiene el ser humano para el encuentro, de la 
necesidad primordial y esencial que es encontrarme con alguien. 

Si nos vamos a la palabra encontrar, es un verbo cuyo significado 
es: ubicar, dar con algo o alguien, es hallar, descubrir, localizar. Es 
muy importante hacer parte de nuestra espiritualidad sacerdotal 
esto, que se vuelva un modo de vivir, siempre estar en búsqueda, 
siempre ubicando a Dios. 

Dios, es el Dios del encuentro, de la Palabra, siempre va al  
encuentro del hombre. Revisemos la historia de la Salvación, todo 
es encuentro, un Dios Yahveh, que sale al encuentro del hombre 
para mostrarle su salvación, le habla para decirle que quiere hacer 
una alianza, que quiere hacer un pueblo Gn 12,1-9

Dios se ha querido revelar, ha querido salir a nuestro encuentro 
para que caminemos juntos. 

El sólo hecho de la Encarnación es un encuentro, Dios que se 
acerca profundamente al hombre para liberarlo, amarlo, sanarlo, 
redimirlo. 

Por eso es importante que nosotros como presbíteros, seamos 
los primeros en ser los que experimentemos esta cercanía y este 
encuentro con Jesús vivo. Recuerdo que un día en unos ejercicios 
espirituales el obispo de Autlán  Lázaro Pérez, en ese momento 
estaba como obispo de allí,  nos decía: “yo no puedo ordenar a un 



Programa de Formación
Permanente 2025

34

seminarista como sacerdote,  si antes no ha tenido una experiencia 
personal con Cristo”. A mi se me quedó grabado, y por un momento 
pensé: “este obispo exagera”, ahora digo: que razón tenía, en paz 
descanse. 

Y es que todo discípulo ha de comenzar con el encuentro 
personal con Jesús. Es más, no se puede ser auténtico discípulo, 
sacerdote de Cristo, sin haber pasado por esta experiencia de 
encuentro personal con el Señor. 

El Encuentro personal con Jesús es el punto de partida para la 
vida y la misión. 

El papa Juan Pablo II en 1979 en Santo Domingo decía: “Un 
encuentro personal, vivo, de ojos abiertos y corazón palpitante, 
con Cristo resucitado” 

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO 

En la Biblia, sobre todo en los evangelios, aparecen muchos 
encuentros de Jesús con diferentes personas, quiero resaltar 
dos, el primero el de Zaqueo Lc 19, 1-10. Lo conocemos y hemos 
predicado infinidad de veces de este acontecimiento, sin embargo, 
quiero señalar varios elementos que nos pueden ayudar para 
nuestra vida espiritual. 

De Zaqueo se nos dicen tres características: jefe de publicanos, 
de baja estatura y rico,  (alguna vez en una homilía, una persona 
me dijo que quería parecerse a Zaqueo sobre todo en la última de 
las tres características), aparentemente es un hombre que tiene 
todo, pero no es así, algo le hacía falta, por eso al darse cuenta 
que Jesús andaba en su ciudad: Jericó, se da a la tarea de ver quién 



35

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

es Jesús, pero  tuvo que pasar varios obstáculos, el primero, la 
gente, dice el texto que la gente se lo impedía porque era de baja 
estatura, al respecto Anselm Grüm, hace un comentario diciendo 
que no solo tenía baja estatura, sino que se sentía menos, como si 
tuviera un complejo de inferioridad. De todos modos, este primer 
obstáculo de la gente-estatura, no le impidieron lograr su objetivo, 
que era ver a Jesús. 

El segundo obstáculo se desprende del primero, pero ya corre 
un riesgo mayor, ¿qué hacer con esa estatura? buscar soluciones, 
se subió a un árbol, esto implicaba que la mayoría de la gente se 
burlara, no solo por su estatura, sino también por el espectáculo 
de que un jefe de publicanos estuviera encaramado un árbol, pero 
Zaqueo rompe con ese esquema de estar pensando en el qué dirán 
y sin mas se sube al árbol para ver desde allí a Jesús cuando pasara. 
Jamás se imaginó que sería Jesús el que deseaba encontrarse con 
él, por eso se lleva la sorpresa de su vida, Jesús alza la mirada y 
le llama por su nombre y le invita a bajar y a bajar pronto, como 
diciéndole, Zaqueo deja de andar por las ramas, quiero estar 
contigo, baja para estar iguales, porque somos iguales, para mí no 
existe quien es más, o menos, para mi todos son iguales. Jesús le 
pone en su lugar,  a la estatura de todos, ya no tiene porque sufrir 
mas por ser chaparro. Zaqueo, dice el texto, que bajó de prisa 
y lo recibió con mucha alegría, empezaba una aventura nueva, 
quien solo quería ver a Jesús, es ahora anfitrión del maestro, y 
Zaqueo de nuevo rompe con el que dirán, porque en medio de 
las murmuraciones, ahora muy consciente de quién es, se pone 
en su lugar, de pie, no necesita estar por encima de los demás y 
tomando la palabra está resuelto a todo: devolver lo robado, era 
una de las prescripciones de la ley mosaica, regresar cuatro veces 
lo robado, pero la novedad está en que va mas allá de la ley, dará 



Programa de Formación
Permanente 2025

36

la mitad de su dinero a los pobres, lo que aparentemente le daba 
seguridad y estatus, lo deja a un lado, el dinero. 

La vida nueva había comenzado. Por eso Jesús termina diciendo, 
hoy ha llegado al salvación a esta casa. Algo que parecía perdido se 
ha recuperado, un Zaqueo nuevo. 

El otro encuentro es con Pedro, y que san Lucas nos narra con 
una sencillez y profundidad que nos permite descubrir muchos 
elementos Lc 5, 1-11

Estaba él a la orilla del lago Genesaret y la gente se agolpaba sobre 
él para oír la Palabra de Dios, cuando vio dos barcas que estaban a 
la orilla del lago. Los pescadores habían bajado de ellas, y lavaban 
las redes. Subiendo a una de las barcas, que era de Simón, le rogó 
que se alejara un poco de tierra; y, sentándose, enseñaba desde la 
barca a la muchedumbre. Cuando acabó de hablar, dijo a Simón: 
«Boga mar adentro, y echad vuestras redes para pescar.» Simón 
le respondió: «Maestro, hemos estado bregando toda la noche y 
no hemos pescado nada; pero, en tu palabra, echaré las redes.» 
Y, haciéndolo así, pescaron gran cantidad de peces, de modo que 
las redes amenazaban romperse. Hicieron señas a los compañeros 
de la otra barca para que vinieran en su ayuda. Vinieron, pues, y 
llenaron tanto las dos barcas que casi se hundían. Al verlo Simón 
Pedro, cayó a las rodillas de Jesús, diciendo: «Aléjate de mí, Señor, 
que soy un hombre pecador.» Pues el asombro se había apoderado 
de él y de cuantos con él estaban, a causa de los peces que habían 
pescado. Y lo mismo de Santiago y Juan, hijos Zebedeo, que eran 
compañeros de Simón. Jesús dijo a Simón: «No temas. Desde ahora 
serás pescador de hombres.»



37

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Jesús predica y es mucha gente que tiene que recurrir a pedirle 
un favor a Pedro, que estaba lavando sus redes, había terminado 
aparentemente el trabajo de ese día, y Jesús le pide que aleje la 
barca de la orilla para desde allí predicar, por supuesto que Pedro 
escuchaba a Jesús, quizás seguía lavando redes, pero escuchaba 
a Cristo, al terminar de predicar, sin mas Jesús le pide remar mar 
adentro y a echar las redes para pescar, Pedro como siempre, 
tomando la palabra le dice, hemos estado toda la noche batallando 
con la pesca mas no hemos pescado nada, pero solo porque Tú 
lo dices, confiado en tu palabra echaré las redes; Pedro ya había 
sido tocado por la palabra de Jesús, ese estar escuchando a Jesús 
predicar le había sensibilizado a su presencia. Y sin mas se pone 
a pescar, y efectivamente la pesca resultó tan provechosa que las 
redes recien lavadas amenazaban con romperse, tuvieron que 
pedir ayuda a sus compañeros; de nuevo Pedro toma la palabra 
y le dice a Jesús, que se aparte de él, reconociendose pecador, 
el asombro y el temor se había apoderado de él, pero Jesús lo 
tranquiliza diciéndole: No temas, desde hoy serás pescador de 
hombres. Jesús no le cambió su trabajo, solo se lo reubicó. 

Es un encuentro que parte de la Palabra, de la escucha, del 
dejarse sorprender por una persona que él no conocía, encuentro 
que lo invita a remar en el mismo mar, con las mismas redes y 
con la misma barca, encuentro donde al parecer no había ya 
`posobilidades,  y con Jesús se vuelve todo posible, encuentro de 
abundancia y de reconocer la pequeñez y la poquedad, apártate de 
mi porque soy un pecador, encuentro donde se invita a la confianza 
y a dejar a un lado el miedo que tanto nos paraliza, encuentro de 
una misión nueva, serás pescador de hombres. 



Programa de Formación
Permanente 2025

38

Y es que el Encontrarse con Jesús cambia la vida. Todo se 
renueva, encontrar a Jesús, o dejarnos encontrar por Él, es haber 
encontrado la perla preciosa, el tesoro escondido, es experimentar 
profundamente el amor de un Dios Vivo, que no deja de buscarnos, 
que nos sorprende, es encontrar nuestra identidad y recobrar 
el sentido de la vida, encontrarse con Cristo es poder vivir en 
la libertad, en la alegría, es poder decir como san Pablo “Desde 
que me encontré con Jesús todo lo demás lo consideré basura, 
estiércol” Cfr. Fil 3, 8 

Enontrar a Cristo es la fascinación de algo  nuevo que vale la pena, 
en los encuentros que Jesús tuvo con muchas personas, que los 
evangelios nos comentan, siempre hay cambio y transformación, 
siempre hay vida nueva. 

Y el papa Francisco dice: La alegría del Evangelio llena el corazón 
y la vida entera de los que se encuentran con Jesús. Quienes se 
dejan salvar por Él son liberados del pecado, de la tristeza, del 
vacío interior, del aislamiento. Con Jesucristo siempre nace y 
renace la alegría. EG 1

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO.

que un día nos llamó y nos sigue amando y llamando a pesar de 
todo lo que somos. 

A manera de meditación personal con el Maestro

El encuentro con Cristo jamás nos deja igual, siempre deja en el 
ser humano algo nuevo.



39

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

La invitación es a encontarte con Jesús Vivo y para ello, hoy como 
hace dos mil años tenemos que correr riesgos, impilica:

◊ Búsqueda 
◊ Necesidad profunda 
◊ Romper esquemas
◊ Querer una vida nueva
◊ Experiencia personal 
◊ Reconocer nuestra pequeñez
◊ Olvidarse del que dirán 
◊ Ser sensible al Señor 

Dejarse encontrar (en el fondo lo más hermoso es que es el Señor 
quien anda buscando encontrarse con nosotros) 

¿Cuáles son los frutos del encuentro? 
◊ Alegría 
◊ Se renueva el corazón
◊ La vida se transforma, inicio de una vida nueva  
◊ Salvación
◊ Se puede ser  testigo  
◊ Liberación 
◊ Sanación 
◊ Nuestros vacíos son llenados
◊ Queda fuera el aislamiento y el miedo 
◊ Un sacerdocio con una identidad fortalecida y una misión más 
clara 



Programa de Formación
Permanente 2025

40

Delante de Jesús, háblale desde tu corazón, dile que te quieres 
encontrar con Él, deja que te hable, te invito a ser sensible a su 
presencia. 

Podemos terminar juntos con la oración 
del P. Carlos de Focauld 

Padre mío,
me abandono a ti.

Haz de mí lo que quieras.

Lo que hagas de mí te lo agradezco,
estoy dispuesto a todo,

lo acepto todo,
con tal que tu voluntad se haga en mí

y en todas tus criaturas,
no deseo nada más, Dios mío.

Pongo mi vida en tus manos,
te la doy, Dios mío,

con todo el amor de mi corazón,
porque te amo,

y porque para mí amarte es darme,
entregarme en tus manos sin medida,

con infinita confianza,
porque Tu eres mi Padre.

Amén.



41

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TEMA 2
EL LLAMADO SACERDOTAL

Pbro. José Luis Pérez Cruz

VER CON LOS OJOS DEL PADRE.
Oración Inicial

Señor, Tú me has llamado al ministerio sacerdotal en un 
momento concreto de la historia en el que, como en los primeros 
tiempos apostólicos, quieres que todos los cristianos, y en modo 
especial los sacerdotes, seamos testigos de las maravillas de Dios 
y de la fuerza del Espíritu Santo. Haz que también yo sea testigo 
de la dignidad de la vida humana, de la grandeza del amor y del 
poder del ministerio recibido: Todo ello con mi peculiar estilo de 
vida entregada a Ti por amor, sólo por amor y por un amor más 
grande. Haz que mi vida celibataria sea la afirmación de un sí, 
gozoso y alegre, que nace de la entrega a Ti y de la dedicación total 
a los demás al servicio de tu Iglesia. Dame fuerza en mis flaquezas. 
María, Tú que diste el sí más grande y maravilloso de todos los 
tiempos, que yo sepa convertir mi vida de cada día en fuente de 
generosidad y entrega. Amén.

1.Definición de Vocación.

A continuación compartiré con ustedes, una definición, que 
he tomado de un diccionario Teológico de la vida Consagrada; 
para ilustrar con más certeza el tema que he decidido aboradar. 
La palabra vocatio, proviene del latín cuyo significado es acción 
de llamar; supone un encuentro de dos libertades: la absoluta 



Programa de Formación
Permanente 2025

42

libertad de Dios, que llama, y la libertad humana, que responde a 
esta llamada. En Teología, la vocación es una inspiración o moción 
interior por la que Dios llama a una persona a un determinado 
estado o forma de vida. Sin negar las mediaciones humanas, se 
afirma que, en toda vocación auténtica la iniciativa es de Dios.

1.1 La vocación sacerdotal es una acción de Dios.

Todo llamado tiene su origen en Dios. Y Él es quien ha decidido 
llamarnos, es voluntad suya y no de nada ni de nadie en particular, 
realizar esta acción con absoluta libertad. La vocación sacerdotal 
en ningún caso es un mérito personal, sino una manifestación clara 
de la evidente cercania de Dios hacia cada uno de los que hemos 
sido llamados. No por nuestras capacidades, aptitudes o méritos. 
Cito las palabras que dirige el Señor al profeta Jeremías: ‘Yo te amo 
con amor eterno ” ( Jr 31,3). Es el amor de Dios, indudablemente, lo 
que nos permite a cada uno de nosotros ser en verdad merecedores 
de tan noble ministerio; para que así, cada uno de los llamados, nos 
convirtamos en sus fieles seguidores, dando una respuesta generosa 
desde el amor.

Cada sacerdote; ha experimentado  su propio llamado de parte de 
Dios por amor. Esto debe ser algo que nunca olvidemos, al contrario 
nos será de gran ayuda, traerlo a la memoria con cierta frecuencia, 
para valorarlo, meditarlo y agradecerlo. Ojalá podamos clasificarlo 
en nuestra memoria; como uno de los acontecimientos más valiosos 
de nuestra historia personal y familiar; pues en esta fuimos acogidos 
al llegar a este mundo y de ella fuimos tomados al recibir su llamado, 
lo cual nos ha permitido iniciar un seguimiento más de cerca con el 
Señor Jesús, para lograr dar una respuesta contundente, basada en 



43

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

la autenticidad y la libertad. Cada sacerdote ha optado por consagrar 
su persona; única y completamente a Dios y a su Iglesia, como un 
hombre que posee una total disponibilidad, para estar al servicio de 
la Iglesia donde quiera que se le encomiende la cura de almas.

1.2 El llamado sacerdotal se vive en comunidad.

Al leer nosotros al Evangelista San Marcos, vamos a encontrar 
dentro del  capítulo 6, lo siguiente: “Llamó a los Doce y comenzó 
a enviarlos de dos en dos”. El llamado de Jesús tiene una hora, 
acontece en el vivir de nuestra vida ordinaria, un día; tenemos dias 
buenos, malos, de fiesta, de familia, de amigos, pero sobre todo 
inolvidables como el día en que los apostóles fueron llamados. Y un 
sujeto concreto quien recibe el llamado. En esta frase la Escritura 
nos narra cómo el Señor llamó a los doce. Sabemos que Jesús vino 
de lo alto, es decir del Padre. Se acercó a los hombres para darnos la 
salvación a todos, sin embargo, Él se valió de un grupo de doce para 
llevar a todas las naciones este mensaje de salvación, Cristo decidió 
conformarlos en torno a su persona para que fueran sus testigos, 
enraizándolos en el amor y el servicio a los demás. El Señor vivió su 
vida amando a los doce y ellos respondieron a este amor amándolo 
a Él y amándose entre ellos. 

Llevaron a cabo su misión de anunciar el Evangelio, de dos en 
dos, así empezaron su caminar como Apóstoles. Debemos estar 
conscientes de que hay momentos en la que la única opción que 
tenemos en el desempeño de nuestro ministerio es la de caminar 
solos, pero jamás aislados de los demás. Nosotros tenemos el 
inestimable beneficio de pertenecer a un grupo de más de doce, con 
los cuales recorrimos la etapa de formación en el seminario, y una 
vez consagrados es indispensable vivir el sacerdocio en comunión 



Programa de Formación
Permanente 2025

44

con ellos, frecuentando en medio de nuestras posibilidades todas 
las actividades que se programan anualmente en las cuales se busca 
fomentar la sana convivencia entre nosotros, de igual manera las 
que conciernen a todo el presbiterio y entorno a nuestro Obispo. 
Recordemos que donde se congrega la comunidad ahí en medio de 
ellos se encuentra el Señor. Abandonar a la comunidad es abandonar 
al Señor.

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DE HIJO.
2. La oración alimento primordial del sacerdote.

El encuentro personal y continuo con Dios a través de la oración, 
nos ayudará a mantener una intimidad inquebrantable con el Señor. 
Es altamente recomendado fortalecer una sólida relación con Jesús 
para nutrir, nuestra alma y nuestra vocación. Es necesario que 
seamos generosos, constantes, celosos y cuidadosos del tiempo 
que dedicamos y buscamos para hacer oración. No permitamos que 
nada, ni nadie, nos priven de algo que nos hace tanto bien. El tiempo 
que pasemos a solas con Dios, nunca será tiempo perdido, aunque 
algunos quizás, desafortunamente, lo piensen y lo hagan; pasar 
tiempo a solas con Él, renovará nuestra vida personal y ministerial.

A lo largo del caminar de la Iglesia, los hombres y mujeres que han 
buscado y alcanzado la santidad, siempre y de manera muy puntual, 
nos han aconsejado la práctica  cotidiana de la oración, pareciendo 
en ocasiones rutinario, pero más alla de esa falsa idea, es y será algo 
muy necesario. San Agustín de Hipona decía; que la oración es el 
encuentro con Dios en lo íntimo de nuestra alma y que antes de que 
hablemos con los hombres debemos primero hablar con Dios ( De 
Pastoribus ). 



45

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

El papa Francisco en un discurso dirigido a los consagrados y 
seminaristas de Kenia, en el año 2015, decía lo siguiente: “ Cuando 
un consagrado, un sacerdote, se olvida de Cristo crucificado, 
¡pobrecito! cayó en un pecado muy feo, un pecado que le da asco 
a Dios, que lo hace vomitar a Dios, el pecado de la tibieza. Nunca 
se alejen de Jesús, esto quiere decir que nunca dejen de orar, si un 
consagardo deja la oración el alma se seca. Les dejo esta pregunta: 
¿Yo le quito tiempo al sueño, a la radio, a la televisión, a las revistas, 
para rezar, o prefiero lo otro?”

2.1 María en la vivencia del ministerio sacerdotal.
   La devoción a la Virgen María está presente en la mayoria de 

nosotros, pues la hemos aprendido desde que éramos niños; nuestras 
madres, abuelas, tías y también en algunos casos las catequistas, 
sembraron con sus rezos y oraciones esta piedad a la Virgen María, 
la etapa del seminario debió ayudarnos a solidificar esta devoción 
para la vivencia de nuestro ministerio, teniendo en Ella una mujer 
de fe, que es ejemplar en el cumplimiento de la voluntad de Dios, 
siendo obediente, pronta y dócil a lo que Dios le pide con absoluta 
libertad. 

María con su amor de madre, nos acompaña en el desempeño 
de nuesto sacerdocio, el pasaje del Evangelio, donde se nos narra 
a María al pie de la cruz ( Jn 19,25), denota una profunda imagen, 
del amor verdadero e incondicional para su Hijo Jesús; al estar a su 
lado, hasta su muerte. Hermanos sacerdotes quien tiene a María 
nunca estará solo: ella sabe estar a nuestro lado cuando más la 
necesitamos, en los momentos de mucho dolor, incomprensión, 
soledad o sufrimiento, como nuestra Madre, nos abraza y acaricia 
con la ternura de su amor. 



Programa de Formación
Permanente 2025

46

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO.
3. La Vocación del Rey David.

  

 El profeta Samuel, recibió de parte de Dios. La indicación puntual 
de ir a casa de Jesé para ungir rey a uno de sus hijos, apoyados en 
este pasaje queremos profundizar con más detalles en este llamado.

“Dijo Dios a Samuel: ¿Hasta cuándo vas a estar llorando por Saúl, 
después que yo lo he rechazado como rey de Israel? Llena tu cuerno 
de aceite y prepárate. Voy enviarte a Jesé, de Belén, porque he 
visto entre sus hijos un rey para mí. Samuel replicó ¿Cómo voy a 
ir ?Se enterará Saúl y me matará. Respodió Dios: Lleva contigo una 
becerra y di que has ido a ofrecer un  sacrificio a Dios. Purificó a Jesé 
y a sus hijos y los invitó al sacrificio. Cuando ellos se presentaron, vio 
a Eliab y se dijo: “ Sin duda está ante Dios su ungido.”Pero Dios dijo 
a Samuel: “ No mires su apariencia ni su gran estatura, pues yo lo he 
descartado.” Dios no ve lo mismo que el hombre, pues el hombre 
se fija en las apariencias pero Dios escudriña el corazón. Hizo pasar 
Jesé a sus siete hijos ante Samuel, pero Samuel dijo a ninguno de 
éstos ha elegido Dios. Preguntó, pues Samuel a Jesé ¿No quedan ya 
más muchachos? Él respondió: Todavía falta el más pequeño que 
esta cuidando el rebaño. Dijo entonces Samuel a Jesé manda que lo 
traigan, porque no comeremos hasta que venga. Mandó pues que 
lo trajeran. Dijo Dios a Samuel: “Levántate y úngelo porque éste es” 
( 1 S 16, 1-12) .

En la vida de cada uno de nosotros nunca debemos olvidar, que 
Dios siempre nos esta enseñando: no lo que queremos aprender, 
no lo que nos gustaría o incluso en ocasiones lo que parecería ser lo 
más nos conviene, sino lo que en verdad necesitamos. 



47

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Indudablemente que la auténtica elcción de David por medio 
del profeta Samuel, viene hacer un claro ejemplo del actuar y el 
proceder de Dios en la Historia de la Salvación. 

Pues tanto Samuel, como Jesé; creían, esperaban y estaban 
seguros que uno de los hijos que se encontraban entorno a ellos 
iba a ser elegido como rey, por Dios; cuando Eliab, fue presentado, 
ante Samuel,  éste no dudó en pensar para sus adentros, aquí esta 
elejido. Pues su persona contaba con algunos atributos y rasgos 
muy distinguidos, que le parecian a Samuel convincentes, para ser 
nombrado como rey, sin embargo, para Dios el ungido será David. 

Cuánto misterio se encierra en este llamado, pues muchas 
veces no solo las personas que nos cocnocen, acompañan, tratan, 
aconsejan, forman, quedan sorprendidas del llamado que se nos 
dio, sino el mismo sujeto que lo ha recibido, como un noble regalo, 
de parte de Dios.

David que se encontraba pastoreando la ovejas, como una de las 
tareas encomendadas por su padre Jesé, que ignoraba lo que estaba 
aconteciendo entorno a su familia, siendo el menor de todos sus 
hermanos, fue llamado por su padre Jesé, para volver a casa y ser 
presentado ante el profeta Samuel, sin embargo, al verlo, Dios, le 
indica que se levante y lo unja. A simple vista y por la experiencia 
de la vida, el más pequeño es el que menos sabe, al que aún le falta 
bastante por vivir y aprender, el que carece de experiencia, quien 
requiere de más cuidados y atención, sin embargo, fue el que Dios 
libremente decidió ungir.

Basandome, en algunos comentarios biblicos quiero ampliar y 
enriquecer este pasaje de la Escritura, del cual me he valido para la 
elaboración de este tema.



Programa de Formación
Permanente 2025

48

La elección de David con preferencia a sus hermanos sirve para 
subrayar la libertad de Dios.

Dios, jamás esta sujeto a lo que deseamos o queremos los seres 
humanos; este pasaje nos deja absolutamente claro, que el llamado 
que Él decidió hacernos fue completamente libre, y a nadie le pidió 
el más mínimo grado de consulta, no le debemos nada a nadie, más 
que a Él. Lo hizo como una invitación donde cada persona tiene la 
opción de aceptarla o rechazarla, es bueno que seamos conscientes 
de que así lo quiso y así mismo lo dispuso.

Tú como hombre , conoces a cada uno por fuera: juzgas por lo que 
ves, y ves hasta donde alcanzan tus ojos. Pero los ojos del Señor- dice 
la Escritura son profundos. “El hombre mira a la cara, Dios al corazón. 
Y por eso  conoce el Señor a los suyos. No cabe duda que nuestro mirar 
humano en lo que respecta al conocimiento de los demás, como lo 
podemos constatar en este pasaje de la Sagrada Escrirura es muy 
limitado, pues por mucho que tratemos, analicemos y estudiemos a 
una persona; si fuera el caso, siempre nos quedaremos muy cortos, 
nuestros cálculos, dificilmente darán los resultados suficientes para 
poder realmente; evaluar, encacillar, etiquetar o señalar a quien sea. 
Por eso siempre resultará muy arriesgado dar un juicio sobre los 
demás, en algunos casos poniéndoles un estigma, llamado calumnia 
del que dificilmente se podrán deshacer a lo largo de toda su vida. 
Hermanos nunca olvidemos que Dios nos conoce no a simple vista, 
si no profundamente; mucho más, de lo que nosotros nos podemos 
imaginar, y recordemos que en Dios el conocimiento no se vuelve 
juicio; sino amor. Ojalá esto jamás lo olvidemos. Los ojos del Señor 
son superiores a los ojos de los humanos porque Dios ve la condición 
del corazón ( Tertuliano)



49

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

3.1 Algunos consejos del Pbro. Jorge Loring al cumplir 90 año, SJ,  
a un sacerdote joven.

1- Valora tu vocación. El sacerdote es el mayor bienechor de la 
humanidad, pues entre los hombres sólo él puede dar vida eterna.
2- La autoestima es razonable; pero la vanidad, no. Ignorar los 
dones recibidos de Dios es ingratitud.
3- Procura tener buena cultura, sobretodo en las materias afines 
al sacerdocio. Pero no olvides que la virtud es más importante 
que la cultura.
4- El tiempo es para evangelizar, estudiar y orar. Nada más. 
Descansar sólo lo indispensable.
5- Cuida tu salud para estar apto para las exigencias de la 
evangelización.
6- Es posible que alguna mujer se enamore de ti. Recházala con 
caridad, pero con firmeza. No te creas invencible. Todos podemos 
perder la cabeza. No serías el primero ni el último. Sé humilde y 
toma precauciones.
7- La codicia es peor que la lujuria. El dinero hace falta para 
evangelizar. Muchos instrumentos de evangelización cuestan 
dinero. Pero el apego al dinero puede apartarnos de Dios.
8- Si te equivocas reconócelo; y pide perdón si alguien se ha 
sentido herido por tu culpa. La soberbia en un sacerdote es 
funesta. La humildad resulta atractiva.
9- Que se te vea piadoso. Trata a la Eucaristía con todo respeto y 
devoción.
10- Que lo que dices sea provechoso para el oyente. Nuestra 
misión no es entretener, sino evangelizar.
   



Programa de Formación
Permanente 2025

50

Les propongo, algunas preguntas para reflexionar y compartir

1 ¿En tu vida qué ha significado, ser llamado por amor ?

2 ¿ Valoras, meditas y agradeces tu vocación sacerdotal ?

3 ¿La Virgen María que papel ha jugado en tu vocación sacerdotal ?

4 ¿Qué es lo que más disfrutas de tu ministerio sacerdotal?

5 ¿Qué es lo que más te cuesta de tu ministerio sacerdotal ?



51

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TEMA 3
LA PROFESIÓN DE FE

Del subsidio para el jubileo sacerdotal: 
“Con Pedro y Pablo siguiendo al maestro”.

Pbro. Rafael Ramírez Lamas

INTRODUCCIÓN

Este subsidio es un instrumento al servicio de los presbíteros 
diocesanos. De este subsidio hemos tomado los cuatro subtítulos 
para nuestros retiros, (la llamada, la profesión de fe, la prueba y el 
testimonio) y en el orden de los temas de retiros lo hemos puesto 
en el tercero. 

Los temas que trae el subsidio son celebrativos, y trae reflexiones 
de documentos de la Iglesia. En este tema creo conveniente no 
modificar estos textos solo añadir algunos comentarios o preguntas. 
Y la clave está en esta frase: 

El camino que se propone aquí hacia la celebración de nuestro 
Jubileo sacerdotal - con ocasión de la Solemnidad del Sagrado 
Corazón de Jesús en junio de 2025 - es una oportunidad para 
volver al principio y fundamento de lo que somos para el Señor y, 
con Él, para el pueblo de Dios al que somos enviados

Oración Inicial: Para la oración propongo que se haga frente al 
santísimo en un momento de exposición y con el cirio encendido y 
que cada sacerdote tenga un cirio en sus manos para la renovación 
de su fe. 



Programa de Formación
Permanente 2025

52

Frente al Santísimo expuesto se hace una estación menor. Luego 
el presidente pasa a la sede e invita con las siguientes palabras o 
algo semejante. 

Abramos nuestro corazón a la esperanza que no defrauda. 

Padre que estás en el cielo, la fe que nos has donado en tu Hijo 
Jesucristo, nuestro hermano, y la llama de caridad infundida en 
nuestros corazones por el Espíritu Santo, despierten en nosotros la 
bienaventurada esperanza en la venida de tu Reino. Tu gracia nos 
transforme en dedicados cultivadores de las semillas del Evangelio 
que fermenten la humanidad, en espera confiada de los cielos 
nuevos y de la tierra nueva, cuando vencidas las fuerzas del mal, 
se manifestará para siempre tu gloria. La gracia del Jubileo reavive 
en nosotros, Peregrinos de Esperanza, el anhelo de los bienes 
celestiales y derrame en el mundo entero la alegría y la paz de 
nuestro Redentor. A ti, Dios bendito eternamente, sea la alabanza 
y la gloria por los siglos. Amén 

Breve pausa de silencio (reconozcamos delante de Dios como 
hemos profesado y vivido nuestra fe) pidamos perdón. Canto Señor 
Ten Piedad. O tropos. 

Dios todopoderoso tenga misericordia de nosotros, perdone 
nuestros pecados y nos lleve a la vida eterna. R=Amén.

Oración Colecta 

Oremos.

Señor Dios nuestro, que guías a tu pueblo mediante el ministerio 
de los sacerdotes, concédeles ser perseverantes en servir tu 
voluntad, para que en su ministerio y en su vida te den gloria en 



53

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Cristo. Él es Dios y vive y reina contigo, en la unidad del Espíritu 
Santo, por los siglos de los siglos. Amén.

Si el que preside ve conveniente hacer la primera lectura el salmo 
se proponen estas citas sino se canta el aleluya y se proclama el 
evangelio al final puede hacerse una breve reflexión o solo dejar un 
momento de silencio para meditar. 

Primera Lectura de la Carta a los Hebreos ............................. 11, 
1-2.8-19
SALMO RESPONSORIAL .......................Salmo 26 (27)
Lectura del Evangelio según San Mateo.........................16, 13-19
Silencio de meditación o canto:

Queridos hermanos:

Caminando también nosotros como peregrinos de esperanza 
hacia el próximo jubileo, queremos seguir las huellas de los santos 
apóstoles Pedro y Pablo. Respondiendo a la llamada del Señor 
Jesús, hemos emprendido el camino de seguirlo y hemos prometido 
custodiar y transmitir fielmente nuestra fe. Esa fe simbolizada por 
la luz que nos fue dada el día de nuestro propio bautismo. El Señor 
resucitado, que nos eligió desde el seno materno, llamándonos 
primero a la existencia y después a seguirlo, es la luz del mundo 
que queremos difundir como “ciudad sobre el monte”. Ahora, 
conscientes de este don y preparándonos para nuestro jubileo, 
queremos recibir nuevamente esta luz y renovar nuestra profesión 
de fe, las promesas bautismales, mediante las cuales nos hemos 
adherido a Cristo Señor.



Programa de Formación
Permanente 2025

54

Se encienden las velas con el cirio pascual y se distribuyen a los 
presbíteros presentes. Luego, el presidente invita a la profesión de 
fe con las promesas bautismales. Todos se ponen de pie

◊ ¿Renuncian al pecado para vivir en la libertad de los hijos de 
Dios? R=Sí, renuncio.

◊¿Renuncian a todas las seducciones del mal, para que no domine 
en vosotros el pecado? R=Sí, renuncio.

◊¿Renuncian a Satanás, padre y príncipe del pecado? R=Sí, 
renuncio.

◊¿Creen en Dios, Padre todopoderoso, creador del cielo y de la 
tierra? R=SÍ, CREO. 

◊¿Creen en Jesucristo, su Hijo único, nuestro Señor, que nació de 
Santa María Virgen, murió, fue sepultado, resucitó de entre los 
muertos y está sentado a la derecha del Padre? R=SÍ, CREO.

◊¿Creen en el Espíritu Santo, en la santa Iglesia católica, en 
la comunión de los santos, en el perdón de los pecados, en la 
resurrección de la carne y en la vida eterna? R=SÍ, CREO.

◊ Dios todopoderoso, Padre de nuestro Señor Jesucristo, que nos 
rege¬neró por el agua y el Espíritu Santo, nos guarde en su gracia, 
en Jesu¬cristo nuestro Señor, para la vida eterna. R=Amén.

Si se ve conveniente se hace la oración Universal o solo un canto 
y se da la bendición.  Canto final



55

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

También puede dejarse el santísimo expuesto y ahí meditar el 
tema o pasar a otro lugar para meditar el tema.

1. VER CON LOS OJOS DEL PADRE. 
Tomado de Pastores dabo vobis (Pastores dabo vobis 39)

En el ejercicio de su misión profética, la Iglesia siente como 
urgente e irrenunciable el deber de anunciar y testimoniar el sentido 
cristiano de la vocación: lo que podríamos llamar “el Evangelio de 
la vocación”. También en este campo descubre la urgencia de las 
palabras del apóstol: “¡Ay de mí si no evangelizara!” (1 Cor 9, 16). 
Esta exclamación resuena principalmente para nosotros pastores y 
se refiere, juntamente con nosotros, a todos los educadores en la 
Iglesia. La predicación y la catequesis deben manifestar siempre su 
intrínseca dimensión vocacional: la Palabra de Dios ilumina a los 
creyentes para valorar la vida como respuesta a la llamada de Dios 
y los acompaña para acoger en la fe el don de la vocación personal.

Pero todo esto, aun siendo importante y esencial, no basta. Es 
necesaria una “predicación directa sobre el misterio de la vocación 
en la Iglesia, sobre el valor del sacerdocio ministerial, sobre su 
urgente necesidad para el Pueblo de Dios”. Ha llegado el tiempo 
de hablar valientemente de la vida sacerdotal como de un valor 
inestimable y una forma espléndida y privilegiada de vida cristiana. 
Los educadores, especialmente los sacerdotes, no deben temer el 
proponer de modo explícito y firme la vocación al presbiterado 
como una posibilidad real para aquellos jóvenes que muestren 
tener los dones y las cualidades necesarias para ello. No hay 
que tener ningún miedo de condicionarles o limitar su libertad; 
al contrario, una propuesta concreta, hecha en el momento 



Programa de Formación
Permanente 2025

56

oportuno, puede ser decisiva para provocar en los jóve¬nes una 
respuesta libre y auténtica. Por lo demás, la historia de la Iglesia 
y la de tantas vocaciones sacerdotales, surgidas incluso en tierna 
edad, demuestran ampliamente el valor providencial de la cercanía 
y de la palabra de un sacerdote; no sólo de la palabra sino también 
de la cercanía, o sea, de un testimonio concreto y gozoso, capaz de 
motivar interrogantes y conducir a decisiones incluso definitivas. 
Comentemos las preguntas. 

1. ¿Qué tanto me he preocupado por promover las vocaciones 
o como dicen que tanto me he preocupado por buscar mi relevo?

2. El papa es muy directo y dice “una propuesta concreta, hecha 
en el momento oportuno, puede ser decisiva para provocar en los 
jóvenes una respuesta libre y auténtica” ¿qué tanto he tomado 
conciencia de proponer, a quien veo con cualidades, la llamada a 
la vocación sacerdotal?

3. Se puede hacer algún otro comentario espontaneo. 

2. JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO. 
Homilía del Santo Padre Benedicto XVI en la Solemnidad del 

Sagrado Corazón de Jesús (11 de junio de 2010)

El sacerdote no es simplemente alguien que detenta un oficio, 
como aquellos que toda sociedad necesita para que puedan 
cumplirse en ella ciertas funciones. Por el contrario, el sacerdote 
hace lo que ningún ser humano puede hacer por sí mismo: 
pronunciar en nombre de Cristo la palabra de absolución de 
nuestros pecados, cam¬biando así, a partir de Dios, la situación 
de nuestra vida. Pronuncia sobre las ofrendas del pan y el vino 
las palabras de acción de gracias de Cristo, que son palabras de 



57

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

tran¬sustanciación, palabras que lo hacen presente a Él mismo, 
el Resucitado, su Cuerpo y su Sangre, transformando así los 
elementos del mundo; son palabras que abren el mundo a Dios y 
lo unen a Él. Por tanto, el sacerdocio no es un simple «oficio», sino 
un sacramento: Dios se vale de un hombre con sus limitaciones 
para estar, a través de él, presente entre los hombres y actuar 
en su favor. Esta audacia de Dios, que se abandona en las manos 
de seres humanos; que, aun conociendo nuestras debilidades, 
considera a los hombres capaces de actuar y presentarse en su 
lugar, esta audacia de Dios es realmente la mayor grandeza que se 
oculta en la palabra «sacerdocio».

Que Dios nos considere capaces de esto; que por eso llame a su 
servicio a hombres y, así, se una a ellos desde dentro, esto es lo que 
en este año hemos querido de nuevo con-siderar y comprender. 
Queríamos despertar la alegría de que Dios esté tan cerca de 
nosotros, y la gratitud por el hecho de que Él se confíe a nuestra 
debilidad; que Él nos guíe y nos ayude día tras día. Queríamos 
también, así, enseñar de nuevo a los jóvenes que esta vocación, 
esta comunión de servicio por Dios y con Dios, existe; más aún, 
que Dios está esperando nuestro «sí». 

Celebramos la fiesta del Sagrado Corazón de Jesús y con la liturgia 
echamos una mi-rada, por así decirlo, dentro del corazón de Jesús, 
que al morir fue traspasado por la lanza del soldado romano. Sí, 
su corazón está abierto por nosotros y ante nosotros; y con esto 
nos ha abierto el corazón de Dios mismo. La liturgia interpreta para 
nosotros el lenguaje del corazón de Jesús, que habla sobre todo de 
Dios como pastor de los hombres, y así nos manifiesta el sacerdocio 
de Jesús, que está arraigado en lo íntimo de su corazón; de este 
modo, nos indica el perenne fundamento, así como el criterio válido 



Programa de Formación
Permanente 2025

58

de todo ministerio sacerdotal, que debe estar siempre anclado en el 
corazón de Jesús y ser vivido a partir de él.

El pastor muestra el camino correcto a quienes le están confiados. 
Los precede y guía. Digámoslo de otro modo: el Señor nos muestra 
cómo se realiza en modo justo nuestro ser hombres. Nos enseña 
el arte de ser persona. ¿Qué debo hacer para no arruinarme, para 
no desperdiciar mi vida con la falta de sentido? En efecto, ésta es 
la pregunta que todo hombre debe plantearse y que sirve para 
cualquier período de la vida. ¡Cuánta oscuridad hay alrededor de 
esta pregunta en nuestro tiempo! Siempre vuelve a nuestra mente 
la palabra de Jesús, que tenía compasión por los hombres, porque 
estaban como ovejas sin pastor. Señor, ten piedad también de 
nosotros. Muéstranos el camino. Sabe¬mos por el Evangelio que 
Él es el camino. Vivir con Cristo, seguirlo, esto significa en¬contrar 
el sendero justo, para que nuestra vida tenga sentido y para que 
un día podamos decir: “Sí, vivir ha sido algo bueno”. 

El pueblo de Israel estaba y está agradecido a Dios, porque ha 
mostrado en los mandamientos el camino de la vida. El gran Salmo 
119 (118) es una expresión de alegría por este hecho: nosotros no 
andamos a tientas en la oscuri¬dad. Dios nos ha mostrado cuál 
es el camino, cómo podemos caminar de manera justa. La vida 
de Jesús es una síntesis y un modelo vivo de lo que afirman los 
mandamientos. Así comprendemos que estas normas de Dios 
no son cadenas, sino el camino que Él nos indica. Podemos estar 
alegres por ellas y porque en Cristo están ante nosotros como 
una realidad vivida. Él mismo nos hace felices. Caminando junto 
a Cristo tenemos la experiencia de la alegría de la Revelación, y 
como sacerdotes debemos comunicar a la gente la alegría de que 
nos haya mostrado el camino justo de la vida.



59

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Después viene una palabra referida a la “cañada oscura”, a 
través de la cual el Señor guía al hombre. El camino de cada uno 
de nosotros nos llevará un día a la cañada oscura de la muerte, a 
la que ninguno nos puede acompañar. Y Él estará allí. Cristo mismo 
ha descendido a la noche oscura de la muerte. Tampoco allí nos 
abandona. También allí nos guía. “Si me acuesto en el abismo, allí te 
encuentro”, dice el Salmo 139 (138). Sí, tú estás presente también 
en la última fatiga, y así el Salmo responsorial puede decir: también 
allí, en la cañada oscura, nada temo. Sin embargo, hablando de la 
cañada oscura, podemos pensar también en las cañadas oscuras 
de las tentaciones, del desaliento, de la prueba, que toda persona 
humana debe atravesar. También en estas cañadas tenebrosas de 
la vida Él está allí. Señor, en la oscuridad de la tentación, en las 
horas de la oscuridad, en que todas las luces parecen apagarse, 
muéstrame que tú estás allí. Ayúdanos a nosotros, sacerdotes, para 
que podamos estar junto a las personas que en esas noches oscuras 
nos han sido confiadas, para que podamos mostrarles tu luz.

“Tu vara y tu cayado me sosiegan”: el pastor necesita la vara 
contra las bestias salva-jes que quieren atacar el rebaño; contra 
los salteadores que buscan su botín. Junto a la vara está el cayado, 
que sostiene y ayuda a atravesar los lugares difíciles. Las dos 
cosas entran dentro del ministerio de la Iglesia, del ministerio 
del sacerdote. También la Iglesia debe usar la vara del pastor, 
la vara con la que protege la fe contra los farsan¬tes, contra las 
orientaciones que son, en realidad, desorientaciones. En efecto, 
el uso de la vara puede ser un servicio de amor. Hoy vemos que 
no se trata de amor, cuando se toleran comportamientos indignos 
de la vida sacerdotal. Como tampoco se trata de amor si se deja 
proliferar la herejía, la tergiversación y la destrucción de la fe, 
como si nosotros inventáramos la fe autónomamente. Como si ya 



Programa de Formación
Permanente 2025

60

no fuese un don de Dios, la perla preciosa que no dejamos que nos 
arranquen. Al mismo tiempo, sin embargo, la vara continuamente 
debe transformarse en el cayado del pastor, cayado que ayude a los 
hombres a poder caminar por senderos difíciles y seguir a Cristo.

Al final del Salmo, se habla de la mesa preparada, del perfume 
con que se unge la ca¬beza, de la copa que rebosa, del habitar 
en la casa del Señor. En el Salmo, esto muestra sobre todo la 
perspectiva del gozo por la fiesta de estar con Dios en el templo, 
de ser hospedados y servidos por él mismo, de poder habitar en 
su casa. Para nosotros, que rezamos este Salmo con Cristo y con su 
Cuerpo que es la Iglesia, esta perspectiva de esperanza ha adquirido 
una amplitud y profundidad todavía más grande. Vemos en estas 
palabras, por así decir, una anticipación profética del misterio de 
la Eucaristía, en la que Dios mismo nos invita y se nos ofrece como 
alimento, como aquel pan y aquel vino exquisito que son la única 
respuesta última al hambre y a la sed interior del hombre. ¿Cómo 
no alegrarnos de estar invitados cada día a la misma mesa de Dios 
y habitar en su casa? ¿Cómo no estar alegres por haber recibido de 
Él este mandato: “Haced esto en memoria mía”? Alegres porque 
Él nos ha permitido preparar la mesa de Dios para los hombres, 
de ofrecerles su Cuerpo y su Sangre, de ofrecerles el don precioso 
de su misma presencia. Sí, podemos rezar juntos con todo el 
corazón las palabras del Salmo: «Tu bondad y tu misericordia me 
acompañan todos los días de mi vida” (23 [22], 6).

Por último, veamos brevemente los dos cantos de comunión 
sugeridos hoy por la Iglesia en su liturgia. Ante todo, está la palabra 
con la que san Juan concluye el relato de la crucifixión de Jesús: 
“uno de los soldados con la lanza le traspasó el costado, y al punto 
salió sangre y agua” (Jn 19,34). El corazón de Jesús es traspasado 



61

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

por la lanza. Se abre, y se convierte en una fuente: el agua y la 
sangre que manan aluden a los dos sacramentos fundamentales 
de los que vive la Iglesia: el Bautismo y la Eucaristía. Del costado 
traspasado del Señor, de su corazón abierto, brota la fuente viva 
que mana a través de los siglos y edifica la Iglesia. El corazón 
abierto es fuente de un nuevo río de vida; en este contexto, Juan 
ciertamente ha pensado también en la profecía de Ezequiel, que ve 
manar del nuevo templo un río que proporciona fecundidad y vida 
(Ez 47): Jesús mismo es el nuevo templo, y su corazón abierto es la 
fuente de la que brota un río de vida nueva, que se nos comunica 
en el Bautismo y la Eucaristía.

La liturgia de la solemnidad del Sagrado Corazón de Jesús, sin 
embargo, prevé como canto de comunión otra palabra, afín a ésta, 
extraída del evangelio de Juan: “El que tenga sed, que venga a 
mí; el que cree en mí que beba. Como dice la Escritura: De sus 
entrañas manarán torrentes de agua viva” (cfr. Jn 7,37s).

En la fe bebemos, por así decir, del agua viva de la Palabra de 
Dios. Así, el creyente se convierte él mismo en una fuente, que da 
agua viva a la tierra reseca de la historia. Lo vemos en los santos. 
Lo vemos en María que, como gran mujer de fe y de amor, se ha 
convertido a lo largo de los siglos en fuente de fe, amor y vida. 
Cada cristiano y cada sacerdote deberían transformarse, a partir 
de Cristo, en fuente que comunica vida a los demás. Deberíamos 
dar el agua de la vida a un mundo sediento. Señor, te damos 
gracias por¬que nos has abierto tu corazón; porque en tu muerte 
y resurrección te has convertido en fuente de vida. Haz que 
seamos personas vivas, vivas por tu fuente, y danos ser también 
nosotros fuente, de manera que podamos dar agua viva a nuestro 
tiempo. Te agradecemos la gracia del ministerio sacerdotal. Señor, 



Programa de Formación
Permanente 2025

62

bendícenos y bendice a todos los hombres de este tiempo que 
están sedientos y buscando. Amén. 

3. ACTUAR BAJO EL IMPULSO DEL ESPÍRITU SANTO. 
Podemos comentar en grupo o en pequeños grupitos o todos 

juntos. . 

Compartir con los compañeros del decanato como se ha tomado 
este año jubilar. (Que comenzó el 24 de diciembre al 6 de enero del 
2026.) ha tenido algún impacto o simplemente se ha convertido 
en noticia lejana. 

Comparte que acciones se pueden hacer para reavivar el don de 
la vocación y que acciones puedes implementar para promover las 
vocaciones sacerdotales. 

 

Oración final (de santa Teresa de Lisieux).

Ho Jesús Eterno sacerdote, guarda a tus sacerdotes al abrigo de 
tu sagrado corazón Guarda sin mancha sus manos consagradas, 
que diariamente tocan tu Cuerpo Sagrado. Conserva limpios sus 

labios, teñidos diariamente con tu Preciosa Sangre.

Conserva puros y celestiales sus corazones, marcados con Tu 
sello sublime del Sacerdocio. Haz que crezcan en la fidelidad y en 

el amor por Ti y presérvalos del contagio del mundo.

Con el poder de transformar el pan y el vino dales también el 
de transformar los corazones. Bendice sus labores con abundantes 

frutos y dales un día la corona de la vida eterna. Amén. 



63

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TEMA 4
Spes non confundit

SACERDOTES, TESTIGOS DE ESPERANZA

   LA PRUEBA

Pbro. Juan Carlos Barboza Villaseñor

ORACIÓN

Agradezcamos al Señor este momento de oración-meditación 
que nos concede y pidámosle humildemente que nos conceda su 
gracia para aprovechar las luces que en esta reflexión nos ofrece 
para iluminar nuestra vida:

Te damos gracias, Señor, por este tiempo que nos concedes para 
escuchar tu Palabra, en medio de tantas preocupaciones. Ahora más 
que nunca necesitamos de tu Palabra de vida. Te pedimos que hagas 
de nosotros oyentes atentos, verdaderos discípulos, porque en tu 
Palabra está el secreto de nuestra identidad. Aleja de nosotros todo 
prejuicio, toda idea personal, que nos impediría acoger libremente 
tu Palabra, y haz resplandecer solamente lo que Tú, en el Espíritu 
Santo, quieres decirnos a cada uno de nosotros. Quita de nosotros 
toda soberbia, todo esfuerzo estéril, toda ansiedad o nerviosismo 
y haznos oyentes atentos y fieles, para que nazca en nosotros el 
fruto de tu Palabra. Danos la sencillez, la tranquilidad y la paz, que 
le concediste a María nuestra Madre, para que a imitación de ella 
meditemos y guardemos en nuestro corazón lo que Tú quieras 
decirnos. Amén.



Programa de Formación
Permanente 2025

64

INTRODUCCIÓN
El libro del Eclesiástico afirma que Dios es el único sabio, es 

decir, el único que de verdad conoce el misterio de la creación y 
de la existencia. Dios, en su infinito amor y misericordia, revela su 
sabiduría a los hombres, los cuales únicamente lograrán ser sabios 
en la medida en que se hagan temerosos de Dios, cumplan sus 
mandamientos y perseveren con fidelidad y paciencia hasta el fin. 
Así dice el texto del Eclesiástico 2, 1-9: “Hijo, si te decides a servir 
al Señor, prepara tu alma para la prueba. Endereza tu corazón y 
mantente firme, en tiempo de infortunio no te inquietes. Pégate a 
Él y no te alejes, para que tengas buen éxito en tus últimos días. 
Todo cuanto te sobrevenga acéptalo, y en los reveses de la prueba 
sé paciente. Porque en el fuego se prueba el oro, y los elegidos del 
Señor en el horno de la humillación. Confía en Él y Él te acogerá, 
endereza tus caminos y espera en Él. Los que temen al Señor esperen 
en su misericordia, no se desvíen para que no caigan. Los que temen 
al Señor confíen en Él, y no les faltará la recompensa. Los que temen 
al Señor esperen sus bienes, la alegría perpetua y la misericordia”.

En este relato del eclesiástico aparecen claros varios aspectos 
que es necesario meditar con devoción y humildad:

1.- El REALISMO ESPIRITUAL y la CONSECUENCIA a que tendrá 
que prepararse el que decida servir en serio al Señor: “Prepara tu 
alma para la prueba”, “en el fuego se prueba el oro, y los elegidos 
del Señor en el horno de la humillación”.

2.- Las CONDICIONES para enfrentar la prueba con fortaleza: 
“Endereza tu corazón… No se desvíen para que no caigan”, “pégate 
a Dios y no te alejes”, “confia en el Señor… Espera en Él… Espera en 
su misericordia”, “teman al Señor”.



65

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

3.- Las DISPOSICIONES con que tenemos que vivir la prueba: 
“Mantente firme”, “no te inquietes en tiempo de infortunio”, “acepta 
todo cuanto te sobrevenga”, sé paciente en los reveses de la prueba”.

4.- El PREMIO que recibirá quien supere la prueba: “Tendrás buen 
éxito en tus últimos días”, “no les faltará la recompensa”, “esperen 
sus bienes, la alegría perpetua y la misericordia”.

VER CON LOS OJOS DEL PADRE
En las primeras páginas de la Biblia aparece claro el proyecto de 

Dios sobre el ser humano: lo creó en felicidad y para ser feliz: libre, 
en armonía con la naturaleza, con un trabajo que puede programar, 
un ser en relación gozosa consigo mismo, con su prójimo-esposa, con 
los animales y la tierra, y con su Hacedor (ver Gen 2,4b-25). Ese era 
el proyecto de Dios, inmejorable e integral, en bien de la humanidad.

Sin embargo, porque Dios creó al ser humano con inteligencia, 
voluntad y libertad, era necesario comprobar si este ser humano 
aceptaba libremente ese proyecto que Dios le ofrecía, o si él 
quería hacer su propio proyecto y con sus propias consecuencias. 
Y es, entonces, cuando Dios le puso la primera prueba y mandato, 
una PRUEBA DE CONFIANZA Y FIDELIDAD, un mandato de amor y 
obediencia: “Puedes comer de todos los árboles del jardín; pero del 
árbol de la ciencia del bien y del mal no comerás, porque el día en 
que comas, ciertamente morirás” (Gen 2,16-17).

El ser humano se dejó engañar por la Serpiente o Satanás, 
enemigo exterior, que acusa de falsedad a Dios y mina la confianza 
del ser humano en su Creador, haciéndole creer que si come del 
árbol prohibido “se les abrirán los ojos, no morirán y serán como 



Programa de Formación
Permanente 2025

66

dioses, conocedores del bien y del mal” (Gen 3, 4-5). Y es, entonces, 
cuando el ser humano se decide por hacer su propio proyecto y 
come del árbol prohibido, atrayendo para sí como consecuencia, la 
PRUEBA DEL SUFRIMIENTO (ver Gen 3,16- 19a): 1) la mujer que tomó 
la iniciativa y se impuso al marido, ahora le estará sometida; quiso 
ser como los dioses, ahora ha de sufrir el dolor de la maternidad y 
la atracción por el varón; su inmortalidad se limitará en adelante a 
sobrevivir en los hijos; y 2) para el varón la tierra se le convertirá en lo 
contrario a un huerto: estéril, con cardos y espinas, que no responde 
a los esfuerzos del labrador; el que era un hortelano feliz, ahora será 
un jornalero cansado e insatisfecho; el que quiso ser como Dios y lo 
tenía todo, ahora lo ha perdido todo y tendrá que luchar con afán y 
desesperación por volver a adquirirlo; el que vivía con su prójimo-
esposa en armonía y fraternidad, como ayuda saludable, ahora le 
manifestará desprecio y acusación; quien olvidó su ser de criatura, 
se ve lejos de Dios y cerca de la muerte; ahora se le recuerda con 
sarcasmo: “¡polvo eres y en polvo te has de convertir!” (Gen 3,19b).

Con la luz de estas primeras enseñanzas de la Escritura, podemos 
decir que en la vida del ser humano, varón y mujer, se presentarán 
siempre en su vida temporal, esta vida que no le pertenece, que es 
prestada y de la cual es sólo administrador y siempre en proyección 
hacia la vida eterna, dos grandes pruebas ineludibles:

1) LA PRUEBA DE CONFIANZA Y FIDELIDAD que nos pone en la 
disyuntiva de llevar adelante nuestra vida, siguiendo el proyecto 
de Dios o realizando nuestro propio proyecto. En mi conducta y 
comportamiento como persona, cristiano e hijo de Dios, ¿quiero 
vivir siguiendo los Mandamientos de Ley de Dios y de la Santa 
Madre Iglesia, o seguir las propuestas del mundo (cultura de la 
muerte: aborto, eutanacia, embriaguez, drogadicción, narcotráfico, 



67

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

violencia, guerras…; tendencias posmodernistas: subjetivismo, 
rechazo de toda autoridad, creación de necesidades superfluas, 
incapacidad para compromisos serios y permanentes, búsqueda 
de la alegría en el sentimiento y no el cumplimiento del deber…; 
ideología de género…) y de los caprichos o gustos personales 
(hedonismo, pornografía,  infidelidad,  conformismo,  pereza,  
comodidad,  superficialidad…)?   En  mi  vida social,

¿quiero participar del banquete del Reino de Dios (comunión 
con Dios, comunión con los demás, gozo, compartir, justicia y 
fraternidad), o quiero abrazar el banquete del mundo (consumismo, 
bienestar egoísta, acumulación e individualismo)? (ver Mensaje 
del Papa Francisco con motivo de la XCVIII Jornada Mundial de 
las Misiones 2024, segunda parte). En mi vida sacerdotal, ¿quiero 
ejercer el Ministerio a ejemplo de Cristo, Buen Pastor, que conoce a 
sus ovejas, las alimenta con pastos espirituales saludables, va delante 
de ellas en el Testimonio y Santidad y da su vida por ellas, o quiero 
ser un Mercenario a quien no le importan los fieles y los descuida, 
que no les ofrece la vida sacramental ni espiritual porque hay otros 
intereses de prestigio o ventajas temporales que se interponen, que 
no vive con integridad su vida ni se goza en la práctica de la Pobreza 
espiritual, de la Obediencia Pastoral y de la Castidad Celibataria, y que 
no entrega su vida generosamente, por comodidad y conformismo 
o por falta de celo pastoral por la salvación de las almas? Queda 
claro que Dios quiere que seamos felices y lo seremos si superamos 
esta prueba de confianza y fidelidad, porque de lo contrario, 
atraeremos hacia nosotros sufrimiento consecuencial, del cual Dios 
es el más inocente como dice el libro de la Sabiduría 1, 12-15: “No 
corras tras la muerte con los extravíos de tu vida, ni atraigas para 
ti la ruina con las obras de tus manos. Que no fue Dios quien hizo 
la muerte, ni se goza con el exterminio de los vivientes. Pues todo lo 



Programa de Formación
Permanente 2025

68

creó para que perdurase, y saludables son las criaturas del mundo; 
no hay en ellas veneno exterminador, ni el imperio del abismo reina 
sobre la tierra. Porque la justicia es inmortal, pero la injusticia atrae 
la muerte”. Finalmente, hemos de decir que para superar esta 
Prueba de Confianza y Fidelidad debemos estar atentos porque, a 
diferencia de nuestros primeros padres que solo tuvieron a un único 
engañador, hoy tenemos que enfrentar a tres enemigos exteriores 
del alma que nos quieren engañar: Demonio, Mundo y Carne, y 
tenemos que sanar de cuatro heridas internas del alma que traemos 
a consecuencia del Pecado original: Error en el Entendimiento, 
Debilidad en la Voluntad, Desequilibrio en el manejo de la Ira y 
Desorden en la Concupiscencia.

2)	 LA PRUEBA DEL SUFRIMIENTO OBLATIVO en cualquiera 
de sus manifestaciones: enfermedad o sufrimiento corporal, 
crisis psicológicas, desórdenes emocionales, incomprensiones o 
desprecios, injurias o injusticias, desolación espiritual, el misterio de 
la muerte. La comisión del pecado personal y su repercusión social 
ha engendrado consecuencialmente el sufrimiento a la humanidad, 
pero como Dios no se deja ganar en generosidad, nos invita a 
convertir el sufrimiento en una PRUEBA FECUNDA, ofreciéndolo 
oblativamente y uniéndolo amorosamente al sufrimiento de Cristo 
en el misterio de la Cruz, para que éste se convierta en medio de 
Redención o en fruto de Santificación. Es por eso que la prueba del 
Sufrimiento oblativo puede ser de dos tipos: a) UNA PRUEBA DE 
SUFRIMIENTO REDENTIVO o SANATIVO, para todos aquellos que 
viven el dolor, en todas sus formas, a consecuencia del propio pecado, 
y por medio del cual se han de purificar y han de ser rescatados para 
vencer en adelante la propia maldad y los desórdenes dañosos que 
le acechan; y b) UNA PRUEBA DE SUFRIMIENTO SANTIFICATIVO o 
ELEVATIVO para aquellos que son llamados a acompañar a Cristo, 



69

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

cargando sobre sus hombros, como Él, los pecados de la humanidad 
y sus consecuencias, para que en el misterio de la Cruz, les ayude a 
crecer en santidad y a contribuir en la salvación del mundo entero. 
Con justa razón nos exhorta san Pedro en su Primera Carta 4,12-19: 
“Queridos hermanos, no se extrañen, como si fuera algo raro, de 
verse sometidos al fuego de la prueba; al contrario, alégrense de 
participar en los sufrimientos de Cristo, para que, asimismo, puedan 
alegrarse gozosos el día en que se manifieste su gloria. Dichosos 
ustedes, si son ultrajados en nombre de Cristo, pues el Espíritu de la 
gloria, que es el Espíritu de Dios alienta en ustedes. Que ninguno de 
ustedes tenga que sufrir por ser homicida, ladrón, malhechor o por 
mezclarse en asuntos ajenos, pero si padece por ser cristiano, no se 
avergüence, antes al contrario dé gracias a Dios porque lleva este 
nombre. Pues ha llegado el tiempo de comenzar el juicio de Dios por 
el pueblo de Dios. Y si el juicio empieza por nosotros, ¿cuál será el 
fin que aguarda a los que se han mostrado rebeldes al evangelio de 
Dios? Pues si el justo se salva a duras penas, ¿adónde irán a parar el 
injusto y el pecador? Así pues, incluso los que sufren en conformidad 
con la voluntad de Dios, que continúen haciendo el bien y que se 
pongan en manos del Creador, que es fiel”.

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO
Conscientes de que en nuestra vida temporal tendremos que 

vivir la Prueba en cualquiera de sus formas, es necesario tomar en 
cuenta, entre muchos otros, los siguientes presupuestos para poder 
entenderla, aprovecharla y superarla:

PRIMER PRESUPUESTO: Cristo fue sometido a la prueba para 
enseñarnos a cada uno de nosotros a superar nuestra prueba 
personal como Él mismo lo hizo y a ejemplo suyo. Así lo manifiesta 



Programa de Formación
Permanente 2025

70

la Carta a los Hebreos 2, 10-18: “Convenía, en efecto, que aquel por 
quien y para quien todo fue hecho, queriendo llevar a la gloria un 
gran número de hijos, hiciese perfecto, mediante los sufrimientos, 
al jefe que debía guiarlos a la salvación. Porque el santificador y 
los santificados tienen todos el mismo origen. Por lo cual no se 
avergüenza de llamarlos hermanos, diciendo: Anunciaré tu nombre 
a mis hermanos, en plena asamblea te alabaré. Y además: En él 
pondré mi confianza. Más todavía: Aquí estoy yo con los hijos que 
Dios me ha dado. Pues de la misma manera que los hijos participan 
de la misma carne y sangre, también él participó de modo parecido, 
para reducir a la impotencia mediante la muerte a aquel que tiene 
el imperio de la muerte, es decir, al diablo, y libertar a todos aquellos 
que, por miedo a la muerte, estaban sometidos durante toda su 
vida a la esclavitud. Porque, ciertamente, no vino en auxilio de los 
ángeles, sino que vino en auxilio de la descendencia de Abrahán. 
Por lo cual debió hacerse en todo semejante a sus hermanos, para 
convertirse en sumo sacerdote misericordioso y fiel ante Dios, para 
alcanzar el perdón de los pecados del pueblo. Pues por el hecho de 
haber sufrido y haber sido probado, está capacitado para venir en 
ayuda de aquellos que están sometidos a la prueba”.

SEGUNDO PRESUPUESTO: Es necesario el estado de gracia para 
comprender la prueba y sacar fruto de ella. La prueba nunca la 
entenderemos, ni la aprovecharemos, ni la superaremos, estando en 
el pecado. Así nos lo recuerda el libro de la Sabiduría 1,1-4: “Amen 
la justicia los que gobiernan la tierra, piensen del Señor con rectitud, 
búsquenle con sencillez de corazón; porque se deja hallar por los 
que no lo tientan, se manifiesta a los que de él no desconfían. Los 
pensamientos retorcidos alejan de Dios, y su poder, puesto a prueba, 
confunde a los imprudentes. Pues en el alma malévola no entra la 
sabiduría, ni habita en un cuerpo esclavo del pecado”.



71

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TERCER PRESUPUESTO: Nadie es probado más allá de sus fuerzas, 
por lo tanto, hemos de confiarnos en el Señor para salir victoriosos 
de la batalla. Así nos lo dice san Pablo en su Primera Carta a los 
Corintios 10,12-13: “Por tanto, el que crea estar firme, tenga cuidado 
de no caer. No les ha llegado ninguna prueba insuperable. Dios es 
fiel y no permitirá que sean sometidos a pruebas superiores a sus 
fuerzas; ante la prueba les dará fuerza para superarla”.

CUARTO PRESUPUESTO: Sufrir con Cristo nos da consuelo y, al ser 
consolados por Cristo, quedamos amorosamente comprometidos a 
llevar consuelo también nosotros a los que sufren. Así lo expresa 
San Pablo en su segunda Carta a los Corintios 1, 3-11: “Bendito sea 
Dios y Padre de nuestro Señor Jesucristo, padre de las misericordias 
y de todo consuelo, que nos consuela en todos nuestros sufrimientos 
para que nosotros podamos consolar a todos los que sufren con el 
consuelo que nosotros mismos recibimos de Dios. Pues si participamos 
grandemente en los sufrimientos de Cristo, también gracias a Cristo 
recibimos un gran consuelo. Si tenemos que sufrir, es para vuestro 
consuelo y salvación. Si somos consolados, es para que ustedes también 
lo sean y tengan ánimos para soportar con paciencia los sufrimientos 
que nosotros pasamos. Tenemos en ustedes una esperanza firme, 
convencidos de que, como participan en los sufrimientos, participarán 
también en el consuelo. Hermanos, no queremos que ignoren las 
grandes dificultades que encontramos en Asia. Fue tan dura la prueba 
y tan por encima de nuestras fuerzas, que perdimos toda esperanza 
de seguir viviendo. Tuvimos como segura la sentencia de muerte, para 
que no confiemos en nosotros mismos, sino en Dios, que resucitará a 
los muertos. Él es quien nos libró de aquel peligro mortal y nos seguirá 
librando. Esperamos que lo siga haciendo en adelante con la ayuda 
de su oración; si muchos piden a Dios por nosotros, muchos le darán 
gracias por los favores que nos concede”.



Programa de Formación
Permanente 2025

72

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO
Nunca será posible adentrarnos con fruto en el misterio de LA 

PRUEBA con nuestra sola inteligencia humana o con nuestras 
limitadas fuerzas personales. Sólo podremos hacerlo si las 
iluminamos, las vivimos y las hacemos florecer con la práctica de 
las virtudes teologales: Fe, esperanza y caridad. Y como éstas son 
gracias divinas especiales y dones sobrenaturales debemos pedirlas 
a Dios, humildemente y con insistencia:

1)	 Pidamos a Dios que podamos ILUMINAR LAS PRUEBAS DE 
NUESTRA VIDA CON LA VIRTUD TEOLOGAL DE LA FE. La FE es el Don 
sobrenatural por el que creemos todo lo que Dios nos ha revelado, y 
es por medio de la fe como aprendemos a mirar la vida con la mirada 
de Dios y a entender LA PRUEBA desde Dios. Se han hecho muchas 
definiciones sobre la Fe: “La fe es la garantía de las cosas que se 
esperan, la prueba de aquellas que no se ven” (Heb 11,1), “Creer en 
lo que no se ve” (San Agustín), “Adhesión personal del hombre a Dios 
y asentimiento libre a toda verdad que Dios ha revelado” (Catecismo 
de la Iglesia Católica, No. 150), “Respuesta de amor que el hombre 
hace a Dios, a su llamada de amor en las tinieblas” o “Lamparita en 
las manos, para poder andar en el camino sin perdernos, hacia la 
meta que sabemos y poseemos ya en la esperanza” (D. Baldomero 
Jiménez Duque, “Llamada y Existencia”, pp. 55-56), “Hábito de ver 
todas las cosas en Dios y a Dios en todas las cosas” (Fr. Ma. Lázaro 
Fraile, OCSO, “Ejercicios Espirituales”, p. 192). El ser humano necesita 
la fe por varias razones:

◊ Para elevarse al conocimiento de Dios, su creador, su principio 
y su fin.
◊ Para saber: ¿De dónde vengo? ¿dónde estoy? y ¿a dónde voy?
◊ Para servirle a Dios: Donde Él quiera (vocación), como Él quiera 



73

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

(con diligencia, alegría y esmero) y en las circunstancias que Él 
quiera (rico, pobre, enfermo, sano, comprendido, despreciado…).
◊ Para amar a Dios: sin reservas ni divisiones, sin paradas, sin 
competidores.
◊ Para reconocer y explicarse el por qué del sufrimiento, del dolor, 
de la muerte, del purgatorio, del infierno.
◊ Para enfrentarse con el mal de culpa (el pecado) y evitarlo y saber 
recibir el mal de pena (sufrimiento) y soportarlo oblativamente.
◊ Para practicar el bien y usar de la gracia y de las virtudes para 
realizarlo.
◊ Para encontrar el remedio que vence los vicios y malas pasiones 
(alcoholismo, lujuria, droga…).
◊ Para ver a Dios en el prójimo, sobre todo, no en el “próximo” sino 
en el “lejano” (el superior, el enemigo, en el pobre y necesitado), 
sin tener que lamentar su ceguera y olvido.
◊ Para ver a Dios en Cristo, Dios y Hombre verdadero, presente real 
y verdaderamente en el Sacramento de la Eucaristía y actuando 
en los demás Sacramentos por la “gracia santificante” y la “gracia 
sacramental” de cada sacramento: “adoptiva” en el Bautismo; 
“ignitiva” en la Confirmación”, “sanativa” en la Confesión, 
“cibativa” en la Eucaristía, “directiva” en el Matrimonio y en el 
Orden Sagrado y “roborativa” en la Unción de los Enfermos.
◊ El alma necesita también la fe para sentir a Dios en ella, cuando 
oye la palabra de Dios en la Iglesia, leída o predicada, o cuando 
vive la liturgia bien llevada, con cuidado y unción, consciente y 
devotamente.
Hemos de señalar, de igual forma, que los efectos que produce la 
fe en aquél que la posee son, entre otros, los siguientes:
◊ Lo primero que produce la fe en el alma es “alegría”, como el 
que descubre un tesoro o la perla preciosa. Es la “borrachera de 
Pentecostés”.



Programa de Formación
Permanente 2025

74

◊ Después produce “ansias y deseos de transmitirla a los demás.
◊ Igualmente produce “firmeza en las propias convicciones”, de 
manera que aunque traten de arrancársela, no lo conseguirán.
◊ Lleva a “emprender locuras divinas” de amor: dejar todo, 
negarse a sí mismo, embarcarse en la gran aventura del servicio y 
del amor exclusivo al Señor (esta es la explicación de la vocación 
religiosa y sacerdotal y de la fuerza para triunfar sobre los vicios 
y malas pasiones).
◊ Fortalece en la persecución, tal como lo vivieron los mártires, 
los santos y los grandes testigos de la fe.
◊ Genera esperanza contra toda esperanza: Cuando todo se nos 
hunde alrededor, mientras la fe esté en pie, no hay deseo ni 
intento de suicidio.
◊ Dice santo Tomás de Aquino que la fe produce en el alma 
“el santo temor a Dios” con dos efectos importantísimos que 
son “el temor filial a Dios” (propio de la fe viva y formada) y 
el de la “purificación del corazón”. El temor a Dios surge de la 
consideración de Dios, por la fe, como un Bien altísimo, al que 
nada se puede equiparar y cuya pérdida es el mayor de los males, 
engendrando en nosotros ese santo “temor filial de Dios”, lleno 
de respeto y de amor. La “purificación del corazón” surge cuando 
la criatura humana, apartándose de las cosas temporales por la 
fe, tiende a lo que está sobre sí misma, es decir a Dios.

2) Pidamos a Dios que podamos FORTALECER NUESTRA VIDA EN 
LAS PRUEBAS CON LA VIRTUD TEOLOGAL DE LA ESPERANZA. La 
ESPERANZA es el Don sobrenatural por el que lo realizamos todo 
anhelando sólo los bienes eternos. Al respecto, es precioso un verso 
de Fr. Pedro de los Reyes que dice así: “¿Yo para qué nací? para 
salvarme… ¿Qué tengo que morir? es infalible. ¿Dejar de ver a Dios 



75

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

y condenarme? triste cosa será, pero posible. ¿Posible y como y río y 
duermo y quiero holgarme? ¿Posible y tengo amor a lo visible? ¿Qué 
hago? ¿En qué me ocupo? ¿En qué me encanto?. 

¡Loco debo de estar, pues no soy santo! Este verso responde a ese 
interrogante sensato, prudente y oportuno que debe hacerse, no 
una vez, sino varias veces en su vida, toda alma que, iluminada por 
la fe y conociendo su último destino, que es la visión y gozo de Dios 
en el cielo por toda la eternidad, reconoce cuán olvidado lo tiene, 
o cuán poco hace con su conducta para asegurarlo y conseguirlo. 
Es necesario, entonces, hacer “un alto en el camino” para recordar 
hechos, revisar el momento actual y rectificar los pasos, si no se 
conducen a alcanzar aquel destino final que, de conseguirlo, se 
habrá logrado obtener el “negocio” más grande en su vida mortal. 
Es por eso que el Papa Francisco nos ilumina en su Bula “Spes 
non confundit” 18-19 diciendo: “La esperanza, junto con la fe y la 
caridad, forman el tríptico de las “virtudes teologales”, que expresan 
la esencia de la vida cristiana (cf. 1 Co 13,13; 1 Ts 1,3). 

En su dinamismo inseparable, la esperanza es la que, por así 
decirlo, señala la orientación, indica la dirección y la finalidad de la 
existencia cristiana. Por eso el apóstol Pablo nos invita a “alegrarnos 
en la esperanza, a ser pacientes en la tribulación y perseverantes 
en la oración” (cf. Rm 12,12). Sí, necesitamos que “sobreabunde 
la esperanza” (cf. Rm 15,13) para testimoniar de manera creíble y 
atrayente la fe y el amor que llevamos en el corazón; para que la 
fe sea gozosa y la caridad entusiasta; para que cada uno sea capaz 
de dar aunque sea una sonrisa, un gesto de amistad, una mirada 
fraterna, una escucha sincera, un servicio gratuito, sabiendo que, en 
el Espíritu de Jesús, esto puede convertirse en una semilla fecunda 
de esperanza para quien lo recibe. Pero, ¿cuál es el fundamento de 



Programa de Formación
Permanente 2025

76

nuestra espera? Para comprenderlo es bueno que nos detengamos 
en las razones de nuestra esperanza (cf. 1 P 3,15). «Creo en la vida 
eterna»: así lo profesa nuestra fe y la esperanza cristiana encuentra 
en estas palabras una base fundamental. La esperanza, en efecto, 
«es la virtud teologal por la que aspiramos […] a la vida eterna 
como felicidad nuestra». El Concilio Ecuménico Vaticano II afirma: 
«Cuando […] faltan ese fundamento divino y esa esperanza de la 
vida eterna, la dignidad humana sufre lesiones gravísimas —es lo 
que hoy con frecuencia sucede—, y los enigmas de la vida y de la 
muerte, de la culpa y del dolor, quedan sin solucionar, llevando no 
raramente al hombre a la desesperación». 

Nosotros, en cambio, en virtud de la esperanza en la que hemos 
sido salvados, mirando al tiempo que pasa, tenemos la certeza de 
que la historia de la humanidad y la de cada uno de nosotros no 
se dirigen hacia un punto ciego o un abismo oscuro, sino que se 
orientan al encuentro con el Señor de la gloria. Vivamos por tanto 
en la espera de su venida y en la esperanza de vivir para siempre en 
Él. Es con este espíritu que hacemos nuestra la ardiente invocación 
de los primeros cristianos, con la que termina la Sagrada Escritura:

«¡Ven, Señor Jesús!» ( Ap 22,20)”.

3) Pidamos a Dios que podamos VENCER FRUCTUOSAMENTE LAS 
PRUEBAS DE NUESTRA VIDA CON LA PRÁCTICA DE LA CARIDAD. La 
CARIDAD es el Don sobrenatural por el que elevamos alabanzas a 
Dios y practicamos el bien a los hermanos. Esto lo expresa muy bien 
san Pablo en su Carta a los Colosenses 1,9-14 cuando dice: “Por esta 
razón nosotros, desde el día en que lo oímos, no cesamos de rogar 
y pedir por ustedes, para que estén llenos del conocimiento de su 
voluntad con toda sabiduría e inteligencia espiritual, y se comporten 
de una manera digna del Señor, intentando complacerle en todo, 



77

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

fructificando en toda obra buena y creciendo en el conocimiento de 
Dios, dotados de una fortaleza a toda prueba por el poder de su gloria 
para así soportar todo con alegría y con paciencia; dando gracias al 
mismo tiempo a Dios, que los ha hecho capaces de participar en 
la herencia de su pueblo en la gloria, que nos rescató del poder de 
las tinieblas y nos transportó al reino de su Hijo querido, en quien 
tenemos la liberación y el perdón de los pecados”. La Caridad bien 
practicada supone varios estadios de amor:

- En primer lugar, expresar el amor a Dios a través de la ORACIÓN 
DE ALABANZA Y ABANDONO, la cual producirá en nosotros, si 
es bien hecha, un triple amor: 1) AMOR DE AGRADECIMIENTO 
(es lo que dice san Ignacio en el Libro de sus Ejercicios: “Traer a 
la memoria los beneficios recibidos de Dios: creación, redención, 
dones particulares, ponderando con mucho afecto cuanto ha hecho 
Dios por mí y cuanto me ha dado de lo que tiene y ahí considerar 
con mucha razón y justicia lo que de mi parte debo ofrecer y dar 
a su divina majestad con mucho afecto de gratitud); 2) AMOR DE 
OBEDECIMIENTO (haciendo siempre lo que Dios quiere y queriendo 
siempre lo que Dios hace); y 3) AMOR DE ENAMORAMIENTO (el 
hombre maravillado, atraído por Dios y enamorado de Él, se hace 
enteramente receptáculo para recibir el amor divino, pronto a 
reaccionar ante ese toque divino. De esta manera, el alma alcanza 
las alturas de la “contemplación” y del gozo anticipado del cielo en 
la tierra).

◊ En segundo lugar, EVITAR EL PECADO, que es desamor, y 
permanecer continuamente y con perseverancia en una lucha 
seria y en vigilancia para combatir las tentaciones y malas 
inclinaciones que se nos presentarán hasta el último suspiro de 
la vida.



Programa de Formación
Permanente 2025

78

◊ En tercer lugar, CUMPLIR LOS PROPIOS DEBERES que cada uno 
tenemos con disposición total y con generosidad esperanzada 
según aquel adagio espiritual muy sabio que define la santidad 
como: “Hacer PRONTO, BIEN Y ALEGREMENTE, el deber del 
momento presente”.
◊ En cuarto lugar, descubrir el rostro de Cristo sufriente en el 
cualquier hermano necesitado y tenderle la mano PRACTICANDO 
LAS OBRAS DE MISERICORDIA CORPORALES (dar de comer al
hambriento, dar de beber al sediento, vestir al desnudo, visitar al 
enfermo, dar posada al peregrino, visitar a los presos, y enterrar 
dignamente a los muertos).
◊ Y, finalmente, llegar al culmen del amor que ayuda a la 
santificación de las facultades del alma (inteligencia, voluntad y 
libertad), hasta llegar a la paciencia y el perdón, PRACTICANDO 
LAS OBRAS DE MISERICORDIA ESPIRITUALES (enseñar al que no 
sabe, dar consejo al que lo necesita, consolar al triste, corregir 
con amor al que se equivoca, perdonar las ofensas, soportar 
con paciencia los defectos del prójimo y orar a Dios por vivos y 
muertos).

CELEBRACIÓN
Reflexionemos y meditemos en los textos de Santiago 1,2-12 y de 

1Pe 5,8-11. Invoquemos al Espíritu Santo para que nos guíe y nos 
ayude a entender el misterio de “La Prueba” y nos conceda abundantes 
gracias y bendiciones para fortalecernos, con profunda esperanza, en 
las dificultades que se nos presenten en nuestra vida diaria:

Espíritu Santo Consolador, ven con tu fuerza y con tu poder a 
ofrecer a nuestra conciencia el susurro de lo que es bueno y mejor, 
para bien de cada uno de nosotros, de nuestras comunidades 



79

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

eclesiales y del mundo entero. Ven, sobre todo, a lo más íntimo de 
nuestro ser, donde se experimenta la turbación, el sinsentido, la 
desesperanza, el sufrimiento, la tristeza, el desánimo, el dolor y las 
lágrimas secretas.

¡Son tantos los que lloran sin que los mire nadie! ¡Son tantos 
los heridos de la vida que se creen incurables! ¡Son tantos los que 
piensan que no tiene remedio su sufrimiento! Ven, Espíritu Santo, 
Consolador, hazte luz para quienes todo lo ven oscuro; amor, para 
quienes se creen o están solos; fuerza, para quienes perciben la 
debilidad física y también en su espíritu. Tú eres el mejor Abogado, 
defiéndenos de nosotros mismos, de nuestras melancolías y 
desesperanzas, y danos un corazón confiado a tu bondad y 
abandonado totalmente a tu infinita misericordia.

Cómo revive el ánimo cuando Tú, Espíritu Santo, nos consuelas, 
nos alientas, e infundes en el corazón el hálito de vida y nos dejas oír tu 
insinuación confortadora. Somos testigos de quienes se derrumban 
ante el dolor, pero también de quienes en la prueba no se arredran y 
son capaces de alentar a otros de manera magnánima, gracias a que 
Tú los sostienes. Cómo ayuda el testimonio valiente de los mártires, 
la fuerza de los que superan las razones de venganza, o los motivos 
de hundimiento del ánimo, ante la quiebra y la pérdida de seres 
queridos. Ven, Espíritu Santo, Consolador, sé Tú nuestro compañero 
de camino en estos tiempos tan recios, y haznos mediación de tu 
misericordia consoladora. Así sea.



Programa de Formación
Permanente 2025

80



81

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TEMA 5
EL TESTIMONIO FRUTO DE LA VIRTUD 

DE LA ESPERANZA
Pbro. Walter Omar Pérez Angulo

VER CON LOS OJOS DEL PADRE

La realidad que hoy nos toca vivir tan fría espiritualmente y 
alejada de Dios alcanza también a los sacerdotes salpicándonos 
de un enfriamiento en la vida espiritual y en el ministerio. Con 
palabras del cardenal Sarah a cerca de la crisis actual, dice “esta 
crisis espiritual se debe a que muchas personas se han olvidado 
de Dios, concentrándose en los placeres fugaces y de un bienestar 
humano esencialmente material y terreno”. 

Constatamos también por otro lado, que existe un grupo 
numeroso que sigue tratando de no ser alcanzados por esa 
crisis y se mantienen en la lucha para alcanzar una renovación 
espiritual y mantener el frescor de la vida cristiana y la fuerza de 
los sacramentos. Por otro lado, existen los sacerdotes que en la 
entrega de cada día buscan el camino para mantener esa unidad 
de la gracia recibida en la ordenación sacerdotal. 

En este año jubilar 2025, el Papa Francisco nos hace una 
invitación a ser peregrinos de esperanza, nos alienta diciéndonos 
que la esperanza no defrauda y nos motiva a tener un encuentro 
vivo y personal con el Señor Jesús, “puerta de salvación” (cf. Jn 
10,7.9)



Programa de Formación
Permanente 2025

82

Para nosotros los sacerdotes la motivación del presente Jubileo 
se convierte en una oportunidad para refrescar nuestro ministerio, 
la vida espiritual y el testimonio de vida que estamos llamados a 
dar; en la Bula de convocación al jubileo, el Papa concluye diciendo: 
“sí, necesitamos la esperanza para testimoniar de manera creíble 
y atrayente la fe y el amor que llevamos en el corazón; para que 
la fe sea gozosa y la caridad entusiasta; para que cada uno sea 
capaz de dar aunque sea una sonrisa, un gesto de amistad, una 
mirada fraterna, una escucha sincera, un servicio gratuito….Para 
nosotros sacerdotes este llamado se vuelve más exigente porque 
debemos dar ese testimonio de alegría y plenitud en nuestra vida 
sacerdotal y ministerial en el servicio a nuestros hermanos.  Con 
palabras del cardenal Sarah acerca de cómo mira el mundo a los 
sacerdotes, refiere que: “El pueblo de Dios mira con suspicacia a 
sus sacerdotes. Los no creyentes los desprecian y desconfían de 
ellos. Por desgracia, hay quienes se han servido de su sacerdocio 
para satisfacer su deseo de pecado. En el corazón de sacerdotes, 
obispos y cardenales se han filtrado la búsqueda de una gloria 
mundana…”

Se pueden hacer preguntas para compartir, propongo las 
siguientes: Los medios para crecer y aprovechar la vida espiritual, 
¿Cómo los aprovechamos en el decanato? La esperanza de la que 
habla el Papa Francisco, ¿Cómo puede ser compartida en nuestras 
comunidades? ¿Somos sacerdotes mensajeros de esperanza?

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO

Reza el dicho popular, que “el testimonio dice más que mil 
palabras”, y esto lo constatamos en el día a día, decimos también 
que las palabras convencen pero el ejemplo arrastra, muchas de las 



83

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

veces estos dichos populares se han cumplido en nosotros cuando 
algunos recordamos que nos motivó a ingresar al seminario y la 
respuesta es: por el ejemplo y testimonio del sacerdote de mi 
parroquia, es ahí la importancia del testimonio de los sacerdotes 
que se convierte en la mejor promoción vocacional. 

Para esta reflexión podemos ayudarnos del testimonio de un 
sacerdote sencillo que en circunstancias muy adversas se mantuvo 
firme en su amor por Cristo. El Cardenal François-Xavier Nguyễn 
Văn Thuận, nace en Vietnam el 17 de abril de 1928. Fue ordenado 
presbítero en 1953; obtuvo el grado de doctor en Derecho Canónico 
en 1959. Durante ocho años fue obispo de Nha Trang (1967-1975). 
En 1975 Pablo VI le nombró arzobispo coadjutor de Saigón, pero 
a los pocos meses, con la llegada del régimen comunista al poder 
de Vietnam, fue arrestado. Pasó 13 años en la cárcel, 9 de ellos 
en régimen de aislamiento. En 1988 fue liberado y puesto bajo 
régimen de arresto domiciliario en Hanói, sin permitírsele regresar 
a su sede diocesana. En 1991 se le autorizó ir de visita a Roma pero 
no se le permitió el regreso. Desde entonces vivió exiliado en esa 
ciudad. Muere el 17 de septiembre de 2002 en la ciudad de Roma. 

En la cárcel, en prisión por Cristo: el 15 de agosto de 1975, 
fiesta de la Asunción de la Virgen María al cielo, con mentiras fue 
convocado en el Palacio presidencial, Van Thuán todavía no sabía 
que ese era el ultimo día que estaría en libertad. Fue sometido 
a un interrogatorio, donde fue acusado de estar al servicio 
de gobiernos extranjeros que alimentaban complot contra el 
revolución comunista de su país. Bajo escolta militar fue deportado 
a una ciudad a tan solo 10 kilometros de su diócesis de Nha trang. 
Él dirá: salí de mis casa vestido con la sotana, con un rosario en 
la cartera. Durante el viaje a la prisión, me percato de que estoy 



Programa de Formación
Permanente 2025

84

perdiendo todo. Desde aquel momento fue prohibido llamarme 
obispo, padre… Soy el señors Van Thuán. No puedo llevar más 
ningún signo de mi dignidad. Sin preaviso, me pidieron volver a 
lo esenecial, incluso en lo referente a Dios. En estas circunstancias 
el obispo,  buscó la oportunidad de comunicarse con su pueblo a 
traves de unas líneas que pudo escibir en las hojas de un calendario 
viejo que estaba ahí y aprovechando la visita de un niño llamado 
Quang que pasaba a visitarlo eran entregadas a unas religiosas 
que las transcribian y las compartian con los fieles. 

El amor a su rebaño y al pueblo de Dios fueron más grande que 
el odio de sus perseguidores y del miedo a la muerte, así dando 
testimonio de su paternidad espiritual, brillando como sacerdote 
en la oscuridad. Acerca de como se sentía y de la esperanza, 
escribió: En las largas noches de prisión, me convencí de que 
vivir el momento presente es el camino más sencillo y seguro 
para alcanzar la santidad. “Jesús, yo no esperaré, quiero vivir el 
momento presente llenándolo de amor. La línea recta está hecha 
de millones de pequeños puntos unidos unos a otros. También mi 
vida está hecha de millones de segundos y de minutos unidos entre 
sí. Si vivo con perfección cada minuto la vida será santa”. Así se 
reforzó en mi interior la idea de que tenemos que vivir cada día, 
cada minuto de nuestra vida como si fuera el último; dejar todo lo 
que es accesorio; concentrarnos sólo en lo esencial. Cada palabra, 
cada gesto, cada llamada por teléfono, cada decisión, tienen que 
ser el momento más bello de nuestra vida. Hay que amar a todos, 
hay que sonreír a todos sin perder un solo segundo. El camino de la 
esperanza está hecho de pequeños pasos de esperanza. La vida de 
esperanza está hecha de breves minutos de esperanza”. 



85

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

La celebración de la Eucaristía para el Cardena Van thuán fue 
lo que lo mantuvo en medio. de las dificultades que tenía que 
enfrentar a diario: el aislamiento, el desanimo, la tristeza, estar 
al borde de la locura, pero siendo sacerdote y en las condiciones 
vistas la celebracion de la Eucaristía lo ayudaron a dar testimonio de 
esperanza: “Cuando me encarcelaron, surgió en mí una pregunta 
angustiosa: “ ¿Podré seguir celebrando la Eucaristía?”. Cuando 
me arrestaron, tuve que marcharme enseguida, con las manos 
vacías. Al día siguiente me permitieron escribir a los míos, para 
pedir lo más necesario: ropa, pasta de dientes... Les puse: “Por 
favor, enviadme un poco de vino como medicina contra el dolor 
de estómago”. Los fieles comprendieron enseguida. Me enviaron 
una botellita de vino de misa, con la etiqueta: “medicina contra el 
dolor de estómago”, y hostias escondidas en una antorcha contra 
la humedad. La policía me preguntó: –¿Le duele el estómago? –Sí. 
–Aquí tiene una medicina para usted. Nunca podré expresar mi 
gran alegría: diariamente, con tres gotas de vino y una gota de 
agua en la palma de la mano, celebré la misa. 

¡Éste era mi altar y ésta era mi catedral! Era la verdadera medicina 
del alma y del cuerpo:”Medicina de inmortalidad, remedio para 
no morir, sino para vivir siempre en Jesucristo”, como dice Ignacio 
de Antioquía. “Quien come de mí vivirá por mí.” En el momento 
en que vino a faltar todo, la Eucaristía estuvo en la cumbre de 
nuestros pensamientos: el pan de vida. A cada paso tenía ocasión 
de extender los brazos y clavarme en la cruz con Jesús, de beber 
con él el cáliz más amargo. Así me alimenté durante años con el 
pan de la vida y el cáliz de la salvación. Así, en la prisión, sentía 
latir en mi corazón el corazón de Cristo. Sentía que mi vida era su 
vida, y la suya era la mía. ¡Han sido las misas más hermosas de mi 
vida!”.



Programa de Formación
Permanente 2025

86

Estos pequeños ejemplos de la vida del cardenal Van Thuán nos 
ofrecen la oportunidad de revisar nuestro testimonio sacerdotal, 
nuestra esperanza, nuestro ejercicio ministerial a un en los 
momentos mas difíciles. 

Preguntas para compartir y profundizar: Al conocer el testimonio 
de este sacerdote, ¿qué motivación nos brinda su ejemplo para 
nuestro ministerio? Su testimnio sacerdotal, ¿cómo nos interpela 
a nosotros para seguir sirviendo a nuestros hermanos? Podremos 
compartir cuáles son las pruebas que se nos han presentado a lo 
largo de nuestro ministerio y cómo o con la yuda de quién hemos 
salido adelante?

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPIRITU SANTO

Mucho hemos escuchado que el mundo de hoy “necesita 
testigos”, hasta el cansancio se ha repetido y machacado. Nosotros 
como sacerdotes somos testigos de Aquel que nos ha llamado, 
testigos de su amor por los pobres, testigos de su obediencia 
al Padre, testigos del servicio a los hermanos, testigos de su 
pobreza y castidad, testigos de su pasión, muerte y resurrección. 
La consagración sacerdotal nos capacita para que ese testimonio 
sea efectivo, así lo escribe el catecismo de la iglesia católica en 
el número1548 “En el servicio eclesial del ministro ordenado es 
Cristo mismo quien está presente a su Iglesia como Cabeza de 
su cuerpo, Pastor de su rebaño, Sumo Sacerdote del sacrificio 
redentor, Maestro de la Verdad. Es lo que la Iglesia expresa al decir 
que el sacerdote, en virtud del sacramento del Orden, actúa in 
persona Christi Capitis” (cf LG 10; 28; SC 33; CD 11; PO 2,6). 



87

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Animados por la fuerza del sacramento del orden el Espíritu 
Santo nos impulsa a ser testigos del Resucitado en un mundo que 
se va alejando de la luz de Dios. Nos capacita para ser la luz y la 
sal dando así un testimonio de esperanza. Mirando el ejemplo ya 
mencionado del cardenal Van Thuán, contemplemos su síntesis 
espiritual que lo hizo testigo de esperanza:

1. Elección radical de Dios, vida del momento presente, 
esperanza: en una noche en medio del aislamiento, el cardenal 
Van Thuán, escuchó una voz que le decía, que debía distinguir 
entre las obras de Dios y lo que es Dios. Todo lo que el dejo 
de hacer siendo prisionero: visitas pastorales, gobierno de su 
diócesis…, eran obras buenas y eran obras de Dios, pero no eran 
Dios. “Si Dios me pide que abandone estas obras y las deje en 
sus manos, él sabrá lo que hace y lo que pide”, puede incluso, 
confiárselas a otro y puede hacerlas mejores, y concluye esta 
idea: yo he elegido sólo a Dios y no a sus obras.

2. La oración: mirar que toda la vida de Jesús es una expresión 
de oración, decía el cardenal: “Miro a Jesús como modelo de 
oración. Su oración es sincera y sencilla, dirigida al Padre. A veces 
es larga, ardiente y espontánea. Otras veces está compuesta de 
oraciones breves, asociadas a la vida cotidiana. A través de la 
oración es como vivo en ti Señor.”

3. Ansia de Evangelizar: desde la residencia obligatoria de 
Giang Xá, el 19 de marzo de 1980, escribía: “ve por el mundo, 
proclama la Buena Nueva, enjuga las lágrimas del dolor, reanima 
los corazones desalentados, reúne los corazones divididos, 
abraza el mundo con el ardor del amor”. Podemos añadir que 
estaba prisionero su físico, pero no su espíritu, el verdadero 



Programa de Formación
Permanente 2025

88

evangelizador no se limita al tiempo y al espacio, piensa que 
el Espíritu sopla donde quiere y siempre tiene la conciencia de 
evangelizar.

4. Amor universal: el pueblo de Dios que el cardenal tuvo en 
esos años de prisión fue muy variado, de distintas clases, de 
varias religiones, de distintas edades, personas importantes y 
sencillas… decía: “en aquel abismo de mis sufrimientos nunca 
dejé de amar a nadie, de expresar mi amor por todos, no excluí 
a nadie de mi corazón”. 

5. Identificación con Jesús en la Eucaristía: mientras tuvo lo 
necesario para celebrar la Eucaristía, un poco de pan y unas 
gotas de vino, teniendo su mano como altar, diariamente 
celebraba; cuando el pan y el vino se terminó, recordaba los 
textos del discurso de Pan de Vida y pasaba largos momentos en 
contemplación. Una oración que recitaba para vivir la eucaristía: 
“todo lo podemos unir a Jesús crucificado que está en el altar, y 
podemos identificarnos con él”. 

6. María madre y modelo: su devoción a la Virgen María tenía 
un lugar especial, devoto de la virgen de Lourdes, con frecuencia 
recordaba las palabras que la Virgen dirigió a Bernardita; no te 
prometo triunfos ni alegras, sino pruebas y sufrimientos, que se 
convirtieron en realidad cuando fue encarcelado el 15 de agosto 
de 1975. Su libertad la recuperó un 21 de noviembre de 1988, 
fiesta de la Presentación de María al templo, decía: “María me 
libera”.

7. La fe, fuente de alegría: para todo tenía una mirada de fe 
y una respuesta de fe; tuvo muchas pruebas, pero como fiel 
discípulo de Cristo se mantuvo firme en el camino de la fe y 



89

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

de la esperanza.  Podríamos hablar de una fe inquebrantable, 
acompañada del estudio, sacrificio y oración. 

8. Amor por la Iglesia: en medio del aislamiento y de la 
vigilancia continua de los guardias buscaba la forma de estar 
en comunión con la Iglesia universal, haciendo oración por el 
Papa, tratando de escuchar noticias de la radio vaticana y en 
una ocasión recibió unas hojas del L´Oservatore Romano que 
acogió con gran alegría para estar en comunión con el Sucesor 
de Pedro. 

9. La alegría del entusiasmo apostólico: buscaba siempre el 
contacto personal con las personas, observarlas, escucharlas, 
ayudarlas en sus problemas, entender sus luchas y fracasos. 
Estando en la cárcel se podría decir que acompaño 
espiritualmente a los demás presos que estaban junto con él. 
No fue lejano ni ajeno a lo que sus ovejas vivían.

10. La caridad: no debe entenderse solamente a las obras que 
se hacen con dinero. Él decía, no tengo dinero, pero si puedo 
brindarte una sonrisa, un apretón de manos, una bendición, 
hacerte una visita, pedir por ti. De cuantas maneras podemos 
ayudar a los demás.

Estos 10 pasos, son la síntesis espiritual de este sacerdote, 
viviéndolos cada día, incluso en los momentos más difíciles de 
su vida, son ahora una herencia espiritual que vienen a iluminar 
nuestro camino de esperanza en medio de las dificultades en las 
que desempeñamos nuestro ministerio. 

Los sacerdotes tenemos ahora otro tipo enemigos, adversidades, 
persecuciones, limitaciones, los peligros del tiempo… Algunos 



Programa de Formación
Permanente 2025

90

hermanos viven en un aislamiento voluntario, encarcelados en 
la falta de sentido y plenitud sacerdotal, llevando un ministerio 
envuelto en rutina. Dejemos que el Espíritu Santo rompa las 
cadenas que nos atan, caliente nuestro ser sacerdotal para que 
sea una luz de esperanza a las comunidades en las que servimos 
y que tienen sed de nuestro testimonio de alegría y de esperanza. 

El testimonio sacerdotal brota de la intimidad con Dios, del 
encuentro personal e íntimo con Cristo, a través de la palabra 
meditada cada día y del trato familiar con la Eucaristía. Cada 
uno de nosotros vamos haciendo nuestra síntesis espiritual, los 
medios para la vida espiritual que ya conocemos: meditación de la 
palabra, lectio divina, liturgia de las horas, la celebración diaria de 
la Eucaristía, los ejercicios espirituales, la fraternidad sacerdotal, la 
confesión sacramental, el rezo del rosario, la ascesis y la penitencia 
son ya conocidos para profundizar nuestra identidad sacerdotal 
de la que brotará el testimonio sacerdotal. Ser lo que estamos 
llamados a ser. No olvidar el sacerdote que soy y el que quiero ser, 
será la pauta para el testimonio. 

Dejemos un momento para orar en silencio y compartir de los 10 
puntos de la síntesis espiritual aquello que más pueda ayudarnos a 
nuestra comunidad sacerdotal.



91

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TEMA 6
LA ESPERANZA NACE DEL AMOR

(Spes non confundit, 3)

Pbro. Marco Antonio García Martínez

VER CON LOS OJOS DEL PADRE

Textos para reflexionar

◊ Jn. 13,1ss
◊ Jn. 3,16
◊ Jn. 15,9-16
◊ 1Tm. 1,1
◊ 1Tes. 5,8

Transformar los retos en testimonio de esperanza.

Para bien o para mal, los sacerdotes somos hombres de nuestro 
tiempo, marcados por esta cultura, bien porque a veces sucumbimos 
a su poderosa influencia, bien porque a veces nos empeñamos en 
rechazarla de manera frontal, bien porque otras veces intentamos 
entablar un diálogo fecundo con ella. En Pastores dabo vobis el 
Papa Juan Pablo II nos invitó a leer la vida del ministerio sacerdotal 
desde la situación cultural, invitándonos a hacer un esfuerzo 
de conocimiento, interpretación y discernimiento (PDV 5-7) El 
Papa menciona esta situación, con sus límites y posibilidades, se 
caracteriza por una ambivalencia cuando la contemplamos con los 
ojos del evangelio (PDV 9).



Programa de Formación
Permanente 2025

92

Por tanto, es necesario que los sacerdotes seamos conscientes 
de nuestra situación, y al mismo tiempo, que la percibamos 
no como una amenaza, sino como una posibilidad de crecer y 
enriquecernos.

Los sacerdotes vivimos en el mundo, somos ciudadanos de 
este mundo, aunque pasajeros pero finalmente estamos en un 
tiempo determinado y en una cultura y supracultura determinada. 
Seamos conscientes o no la cultura en la que vivimos nos envuelve 
e influye en nosotros. 

Hasta tal punto nos afecta que, aun queriendo ser fieles a 
nuestro ser y nuestra misión, nos experimentamos en nuestra vida 
cotidiana como si estuviéramos divididos, fragmentados. En un 
primer momento, esta escisión es vivida como un obstáculo, incluso 
una amenaza a la hora de ejercitar y ejercitarnos en las actitudes 
fundamentales que hemos de encarnar como presbíteros, a tal 
punto que podemos perder la esperanza en seguir construyendo 
y desarrollando nuestra identidad y misión sacerdotal. Este es un 
punto crítico cuando el sacerdote pierde la esperanza de seguir 
levantándose, de seguir el “rehacerse”, “el volver a iniciar” ante 
el peso y la influencia cultural. Pero hay otro momento que es 
cuando esta situación se puede y debe ser un momento de gracia 
personal, Dios siempre de los males saca bienes.

Los retos son muy fuerte pensemos por ejemplo cuando nuestra 
identidad sacerdotal nos llama la fidelidad y la perseverancia pero 
de frente vemos a los medios de comunicación que promueven la 
infidelidad sin remordimientos que se burla de los compromisos 
duraderos como algo anticuado, y que promueve las experiencias 
gratificantes inmediatas.



93

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Por otra parte la necesidad de nuestro ministerio  que afirma 
su carácter eclesial y de comunión como forma fundamental de 
nuestra vida en diferentes niveles en que esta comunión eclesial 
se ha de vivir y vemos el mundo que promueve un estilo de vida 
individualista y la soledad.

También el compromiso de una vida obediente y dócil a Dios a 
través de las distintas mediaciones humanas que Dios nos pone 
en la vida de la Iglesia y como contraparte la autonomía y el “yo 
absoluto” como sagrados e intocables que la sociedad de hoy ha 
instaurado.

La vivencia del celibato y la pureza de corazón frente a la 
tendencia al permisivismo, la posesión y el dominio. 

La vivencia de la espiritualidad sacerdotal frente a la 
mundanidad, al ateísmo y la idolatría: modas, materialismo, redes 
sociales, narcisismo en su diversidad de facetas hasta simulado en 
una “espiritualidad”, etc…

Pienso que todos de una forma u otra hemos soportado o 
hemos padecido algunos de estos retos de nuestro tiempo que 
han provocado escisiones en nuestra vida sacerdotal. Negarlo no 
sería un buen camino para afrontar este problema fundamental.

Sobre lo que tenemos que reflexionar es si estas escisiones que 
sufrimos las podemos convertir en un momento de gracia para 
nosotros y para quienes nos rodean en nuestro ministerio.

Si en lugar de hundirnos en la desesperanza, en el desaliento 
o conformismo, somos capaces de enfrentar los retos de nuestro 
tiempo, no ocultando nuestra fragilidad ni negándola, sino 



Programa de Formación
Permanente 2025

94

asumiéndola, purificándola y trascendiéndola, quizá podamos 
hacer de nuestra fragilidad sacerdotal un lugar de encuentro entre 
el hombre y Dios. Es aquí en este punto donde el sacerdote se 
puede convertir en testimonio vivo de esperanza que desde su 
existencia frágil lucha por vivir el Evangelio.

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO
Actualizar el amor con que Cristo nos miró por primera vez

“Habiendo amado a los suyos los amó hasta el extremo…” (Jn. 
13,1ss) de esta mirada surge nuestra vocación y por esta mirada 
amorosa tuvimos la fuerza para dejarlo todo y nos lanzamos 
con esperanza a entregar nuestra vida a Cristo por el camino de 
sacerdocio. 

Pero ese momento en que Cristo nos cautivó no quedó atrás sigue 
presente y más vivo a pesar de nuestras fragilidades, escisiones y 
pecados, cuando las palabras de Jesús dirigidas a Pedro después 
de la Pasión, resuenan con la misma fuerza en nuestros corazones 
“Pedro me amas..” Jn. 21, 15-19 más que cuestionarnos, más que 
reprocharnos Cristo nos confirma en su amor a pesar de nuestras 
fragilidad, en esta acción que se actualiza constantemente, 
porque siempre somos destinatarios del amor misericordioso de 
Cristo, es donde renace en nosotros el llamado y la esperanza de 
levantarnos, de reiniciar, de rehacer nuestra vida, de comenzar 
otra vez, por esta razón bien dice el Papa Francisco: “La esperanza 
efectivamente nace del amor y se funda en el amor que brota del 
Corazón de Jesús traspasado en la cruz” (Spes non confundit, 3).



95

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

El amor de Cristo como origen de nuestra vocación es lo que 
en el presente reaviva en nosotros como sacerdotes la esperanza, 
para seguir haciendo presente, con el testimonio de nuestra vida, 
la presencia de Cristo en el mundo que nos ha tocado vivir.

Aquí es donde juega un papel importante para nuestro 
sacerdocio vivir en un estado permanente de formación en todas 
las dimensiones de nuestra vida humana, espiritual, intelectual 
y pastoral. La formación permanente es un medio muy concreto 
que la Iglesia nos ofrece para rehacernos constantemente. Es de 
humanos caer lo inhumano sería quedarnos, es decir, renunciar a 
volver nuestra mirada a Cristo que con amor nos sigue llamando 
a levantarnos, precisamente la formación permanente es un 
vehículo que nos invita a seguir mirando el amor de Cristo que 
hace renacer en nosotros la esperanza de que si es posible ser 
sacerdotes en este tiempo.

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU.
Las dimensiones de la vida sacerdotal

-La dimensión humana es fundamento de todas la dimensiones. 
La gracia no anula la naturaleza, sino que la asume, la purifica y 
la perfecciona. Este axioma sirve perfectamente para encuadrar 
la formación humana en la vida del presbítero como fundamento 
necesario de la vida apostólica.

En esta dimensión hay que contar con la inmadurez, pues 
además de formar parte del camino, caracteriza la psicología de 
todo hombre. No es malo reconocernos inmaduros. Si asumimos 



Programa de Formación
Permanente 2025

96

esta inmadurez, podemos convertirla en una ayuda para entrar 
más hondamente en el misterio de la encarnación y para vivir 
nuestro ministerio en la vida real y concreta de los hombres.

A veces, en el ejercicio de nuestra misión proyectamos o incluso 
tenemos una imagen de nosotros mismos demasiada idealizada. 
Cuando esta se quiebra internamente por algún percance de la vida, 
surge la tentación de arrojarlo todo por la borda o de replegarnos 
en el aislamiento y conformismo perdiendo toda esperanza.

Pero hemos de ser humildes y pacientes y no asustarnos ante 
aquello que nos enfrenta con los misterios grandes de la vida 
humana, como el sufrimiento, la muerte, el amor, el pecado, el 
mal…, nos desestabiliza y saca a relucir nuestra inmadurez. Si 
esta es vivida desde la obediencia al Evangelio y entendida en un 
proceso en el que estamos llamados a alcanzar la plena madurez 
en Cristo, no solo no será un obstáculo que nos haga tropezar y 
errar, sino que se convertirá en parte de nuestro camino existencial 
y espiritual. Vivida así, la inmadurez, lejos de ser mala, es una 
ocasión oportuna y una gracia para crecer.

Finalmente no podemos olvidar que nuestra configuración 
con Cristo también implica el crecimiento de nuestra naturaleza 
en sabiduría y gracia. La naturaleza humana ha sido asumida por 
el Hijo de Dios no para dejarla en su misma condición sino para 
purificarla, sanarla y devolverle su dignidad. No es por tanto una 
realidad cerrada que solo pueda ser entendida desde sus propias 
leyes y lógicas. La naturaleza humana concreta se encuentra ya 
constituida a la luz de la gracia. Esta no es un pegoste sino que es 
su destino y el lugar donde encuentra su perfección y su fin.



97

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

La sexualidad, la afectividad, la alegría, la tristeza, la soledad, el 
gozo, el hambre, la riqueza, la pobreza, la amistad, la enfermedad, 
la salud, la muerte…, no son realidades ajenas al Hijo de Dios. 
Él ha habitado con su presencia y, al asumirlas, le ha dado una 
nueva esperanza. Y cuando el sacerdote es capaz de vivirlas en una 
última radicalidad y hondura, son lugar de la experiencia de Dios y 
del encuentro de Cristo.

-La dimensión intelectual.

Los sacerdotes corremos el riesgo de vivir volcados hacia 
fuera en la exterioridad. Al realizarnos en la misión, tenemos la 
tentación de centrarnos solo en la función, en la representación y 
en la eficacia. Esto conlleva un desgaste muy significativo en la vida 
interior, con un notable riesgo de funcionalización de ministerio y 
de la propia vida.

La dimensión formativa espiritual es la necesaria mirada hacia 
dentro y, desde ahí, hacia arriba en todo lo que hacemos.

Si el ministerio cada vez más absorbente no va siendo alimentado 
por el crecimiento en la vida interior y la mirada contemplativa 
desde el misterio de Dios, el desface entre misión y vida personal 
irá en aumento.

La vida espiritual no consiste en dar un barniz místico a nuestro 
lenguaje, sino acercar cada vez más lo que hacemos como ministros 
del Evangelio y dispensadores de la gracia de Dios a lo que somos 
y a la inversa.

Hay medios atestiguados por la tradición de la Iglesia que 
pueden ayudarnos a cultivar esta dimensión, como la oración, la 



Programa de Formación
Permanente 2025

98

meditación de la Palabra de Dios, la preparación para la celebración 
de los sacramentos, los ejercicios y retiros espirituales, etc.

Por la situación propia de nuestra vida y la exigencia en el ámbito 
de la pastoral, es absolutamente necesario que protejamos y 
cuidemos especialmente estos medios. Si no logramos que formen 
parte de nuestro calendario, de nuestros horarios terminan 
por resultar superfluos y desaparecer de nuestra vida. Hay que 
proteger el tiempo y el espacio para que, habitados por y bajo la 
acción del Espíritu, pueda darse el coloquio de amor con el Padre 
y cultivarse la íntima amistad con Cristo.

-La dimensión intelectual. 

Si en algún tiempo en la Iglesia los sacerdotes hemos tenido una 
cierta tentación de intelectualismo, creo que hoy nos ocurre más 
bien lo contrario: el pragmatismo.

Anular nuestra capacidad natural de razonar y no cultivamos 
nuestra capacidad de discernir nos volvemos una maquina más 
automatizada que solo hace cosas para las que está programada.

Lo que los sacerdotes se juegan en su formación intelectual es 
asumir esa dignidad que Dios ha depositado en la luz de su razón 
y responde a ella.

Es evidente que esta formación intelectual también le viene 
exigida al sacerdote desde la naturaleza  el ejercicio del ministerio 
apostólico, el cual, entre otras cosas:

• Tiene que dar razón de la fe que profesa ante quien se la pida.

• Adquirir un conocimiento profundo de los misterios de Dios 



99

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

para saber conducir a la salvación a los hermanos.

• Saber discernir críticamente los valores y los ídolos que 
cohabitan en la sociedad plural en la que vivimos.

• Prolongar la contemporaneidad con Cristo (PDV 52)

Hay que advertir que la formación intelectual no puede ser 
sustituida por las otras dimensiones, un hecho que, por desgracia, 
ocurre con frecuencia.

-La dimensión pastoral.

Hay tres adjetivos que Pastores dabo vobis  repite al referirse 
a esta dimensión: hacer que nuestra pastoral sea actual, creíble 
y eficaz. Estamos en la contemporaneidad del Evangelio, de 
la credibilidad del mensaje y del mensajero, y de la eficacia del 
cristianismo a la hora de transformar las culturas y los corazones 
de los hombres.

En realidad, en este campo no hay recetas prefabricadas. Aquí 
solamente se aprende ejercitándose, poniendo en acto todas la 
demás dimensiones de aglutinarlas en el campo pastoral para 
hacer que el Evangelio sea actual, creíble y eficaz.

En este ejercicio deberemos ir aprendiendo a tener el corazón 
del buen pastor, fuente de nuestro quehacer que unifica nuestra 
existencia y nuestra actividad entera, y que nos lleva a entregarnos 
por completo en aquello que hacemos a favor de nuestros 
hermanos y de su salvación.

Al final no hay más secreto en la evangelización que la entrega 
generosa de la vida por el bien de los hombres.



Programa de Formación
Permanente 2025

100

La ofrenda gratuita por los otros siempre es actual, resplandece 
en toda su credibilidad y muestra toda su eficacia en la 
transformación de las sociedades y las personas.

Oración
Señor Jesús, presente en el Santísimo Sacramento,

que quisiste perpetuarte entre nosotros
por medio de tus Sacerdotes,

haz que sus palabras sean sólo las tuyas,
que sus gestos sean los tuyos,

que su vida sea fiel reflejo de la tuya.
Que ellos sean los hombres que hablen a Dios de los hombres

y hablen a los hombres de Dios.
Que no tengan miedo al servicio,

sirviendo a la Iglesia como Ella quiere ser servida.
Que sean hombres, testigos del eterno en nuestro tiempo,
caminando por las sendas de la historia con tu mismo paso

y haciendo el bien a todos.
Que sean fieles a sus compromisos,

celosos de su vocación y de su entrega,
claros espejos de la propia identidad

y que vivan con la alegría del don recibido.
Te lo pido por tu Madre Santa María:
Ella que estuvo presente en tu vida

estará siempre presente en la vida de tus sacerdotes. 
Amen



101

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TEMA 7
EL ESPÍRITU SANTO, FUENTE DE ESPERANZA

Pbro. Santiago Navarro Chávez

“Que Dios, de quien procede la esperanza, llene de alegría y de paz su fe; y que 
el Espíritu Santo, con su fuerza, los colme de esperanza” Rom 15, 13.

Oración Inicial

Sin el Espíritu Santo,
Dios está lejos;

Cristo queda en el pasado;
el Evangelio es letra muerta;

la Iglesia, una simple organización;
la autoridad, una dominación;

la misión, una propaganda;
el culto, una simple evocación;

la vida cristiana, una moral de esclavos.

En cambio, con el Espíritu Santo,
el cosmos se levanta y gime en el parto del Reino;

el hombre lucha contra la carne;
Cristo está presente;

el Evangelio es fuerza de vida; 
la Iglesia, signo de comunión trinitaria;

la autoridad, un Pentecostés;
la liturgia, memorial y anticipación;

la vida humana es divinizada.
(Ignacio de Latakia, Patriarca de Antioquia)



Programa de Formación
Permanente 2025

102

VER CON LOS OJOS DEL PADRE

¿Cómo preparamos nuestras reuniones en el Decanato?

Las diversas experiencias de fraternidad sacerdotal en el 
Decanato, van recorriendo durante el año civil nuestras parroquias, 
estas son una oportunidad de fortaleza  para la  vida ministerial, 
muy necesarias, para estar no solo en comunicación y comunión 
con nuestra Iglesia Diocesana sino aprovechar estas, para salir al 
encuentro de nuestros hermanos sacerdotes, lo que nos causa 
alegría por este encuentro, que se convierte en un nuevo y 
cotidiano pentecostés sacerdotal, donde oramos, estudiamos y 
compartimos el pan y la sal.

Sin lugar a dudas, cada hermano sacerdote prepara y dispone 
todo, para que cada reunión fraterna, salga lo mejor que se pueda: 
se prepara el lugar, los materiales, el refrigerio, los contenidos y 
una sabrosa comida, que ante todo expresa el ágape sacerdotal. 
Activamos nuestra actitud de la esperanza, en que un día esteremos 
todos juntos, en oración y estudio.

Las dimensiones de la vida sacerdotal encuentran en este 
formidable espacio, sus nutrientes, su alimento necesario, aquí 
se recibe, además de las directrices para la comunión eclesial, la 
gracia de la fraternidad al descubrirme uno, en comunión con mis 
hermanos de unción en el mismo Espíritu, somos uno en Él.

¿Qué esperamos de estas reuniones?

Las reuniones de retiro o estudio, tienen su propia dinámica y 
estructuración, que ya de por sí nos hacen mucho bien, pero sin 



103

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

lugar a dudas nos llevan a mirar con ilusión el trabajo pastoral, 
porque detrás del ministro de Dios hay un hombre que necesita 
volver a creer y levantarse cada día fortalecido, para ser semilla y 
obrero del Reino de Dios desde la Iglesia, bajo la guía y conducción 
del único Pastor Jesucristo.

Las frustraciones y derrotas de nuestro trabajo pastoral, nos 
pueden orillar a caer en el desaliento y el desánimo, por eso 
anhelamos con entusiasmo estos momentos de gracia, para 
recargar nuestro espíritu y ser así sacerdotes constructores de 
esperanza, siempre conducidos por el Espíritu Santo.

Cada reunión un nuevo Pentecostés

Entonces, así dispongámonos para recibir las luces el Espíritu 
Santo que en cada reunión sacerdotal y en esta de manera 
especial, nos da su “hálito vital”, porque es hoy y no mañana, 
cuando podemos ser ese pozo vacío que nuevamente se llena del 
agua viva del Espíritu Santo.

Hoy le decimos: ¡sí, con mucho gusto te recibo, bienvenido seas!

“…Los encuentros de los sacerdotes deben considerarse 
necesarios para crecer en la comunión, para una toma de conciencia 
cada vez mayor y para un adecuado examen de los problemas 
propios de cada edad…” DMVP 99.



Programa de Formación
Permanente 2025

104

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO

Dios Espíritu Santo, ruah, pneuma, es soplo, aliento, aire, viento 
y alma. Todo lo anterior indica toda la riqueza y el dinamismo 
del Espíritu Santo, que a lo largo del Antiguo Testamento se va 
desvelando poco a poco, hasta llegar a la plenitud de los tiempos 
y descubrirlo plenamente en la unción del Mesías Hijo de Dios 
Jesucristo.

Este soplo de vida, le da al hombre inerte, de su propia vitalidad, 
le da y le trasmite su imagen y semejanza, de Él le viene su esencia 
y dignidad, “Entonces el Señor Dios formó al hombre del polvo de 
la tierra, soplo en su nariz un aliento de vida, y el hombre fue en ser 
viviente” (Gn 2, 7), este hálito vital no se contrapone o lo corporal, 
sino que es sustancia viva, el Don del Espíritu en el hombre, es 
animación de su propio cuerpo. Este espíritu-soplo es el que actúa 
y hace actuar para realizar el plan de Dios y será siempre energía 
de vida.

“¿Qué queremos decir cuando hablamos de <<espíritu>>, 
cuando decimos <<Dios es espíritu>>? ¿Hablamos en griego o en 
hebreo? Si hablamos en griego, decimos que Dios es inmaterial, 
etc. Si hablamos en hebreo, decimos que Dios es un huracán, 
una tempestad, un poder irresistible. De ahí nacen todas las 
ambigüedades cuando hablamos de espiritualidad. ¿Consiste la 
espiritualidad en hacerse inmaterial o en estar animado por el 
Espíritu Santo?”

(J. Daniélou)



105

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

La historia de salvación, entre todos los contrastes de alianza 
en el Antiguo Testamente, es sin lugar a dudas, una historia de 
irrupciones del Espíritu Santo, desde los grandes patriarcas, 
pasando por los profetas, jueces y reyes, esta historia se va 
escribiendo al soplo del Espíritu, conduciendo al pueblo de la 
alianza, en la esperanza de un porvenir que conduce al Mesías, 
ungido por este mismo Espíritu.

El tiempo llegó, aquello que había sido un sueño lejano, 
acariciado por tantos profetas, Dios cumplió su promesa.

“Ahora, Señor, según tu promesa, puedes dejar que tu siervo 
muera en paz. Mis ojos han visto a tu Salvador, a quien has 
presentado ante todos los pueblos, como luz para iluminar a las 
naciones y gloria de tu pueblo Israel” Lc 2, 29-32

Las Epifanías de Jesús, son a la vez irrupciones del Espíritu, 
que siempre estará presente y operante en su palabra y en sus 
acciones.

“Un día se bautizaba mucha gente, también Jesús se bautizó. 
Y mientras Jesús oraba se abrió el cielo, y el Espíritu Santo bajó 
sobre él en forma visible, como de una paloma, y se oyó una voz 
que venía el cielo: -Tú eres mi Hijo amado, en ti me complazco” Lc 
3, 21-22

“Jesús, lleno de la fuerza del Espíritu, regreso a Galilea, y su 
fama de extendió por toda la región…enseñaba en las sinagogas…
llegó a Nazareth, entró en la sinagoga y se levantó para hacer la 
lectura…encontró el pasaje donde está escrito:



Programa de Formación
Permanente 2025

106

El espíritu del Señor está sobre mí,
Porque me ha ungido para anunciar 

La buena noticia a los pobres;
Me ha enviado a proclamar
La liberación a los cautivos,

A dar vista a los ciegos,
A liberar a los oprimidos

Y a proclamar 
Un año de gracia del Señor” Lc 4, 14-19

La esperanza en el Mesías se cumplió, su concepción virginal es 
obra del Espíritu Santo que cubrió con su sombra a la Virgen Madre 
(cfr. Lc 1, 35) y ahora lo capacita para que proclame el tiempo de Dios.

Pero los signos sensibles hablan por sí mismos y ya nos están 
introduciendo en la plenitud de los tiempos, este es el tiempo del 
Espíritu.

Espíritu Santo – paloma > era un símbolo de Israel el pueblo 
elegido, aquí indicaría la representación simbólica de este pueblo 
y al movimiento de penitencia con el que Jesús se ha solidarizado, 
dado que él es el nuevo Adán. En la tradición cristiana será símbolo 
del Espíritu Santo.

Tú eres mi hijo, amado en ti me complazco> esta es una 
declaración que primero, resuena en la conciencia de Jesús, es una 
afirmación de la condición de Jesús, es el Hijo de Dios (cfr. Sal 2, 7). 
Este es el momento inaugural del envió de Jesús como Mesías, se 
ha realizado la unción profética y unción para la misión.



107

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Jesús, lleno de la fuerza del Espíritu Santo> Si bien el en Antiguo 
Testamento las manifestaciones del Espíritu eran ocasionales y 
transitorias, ahora en la plenitud de los tiempos, en Jesús serán 
permanentes, Él vive siempre delante de Dios su Padre con una 
transparencia total, solo Él posee el Espíritu sin medida (cfr. Jn 3, 34)

La unción sacerdotal prolonga la acción del Espíritu Santo en 
la Iglesia, en el hombre consagrado como testigo de esperanza.

El carácter sacerdotal identifica ontológicamente al hombre 
consagrado, para ser en medio de la Iglesia un signo visible y eficaz 
de esta acción del Espíritu en el tiempo, ser puente y también aquél 
ministro que se deja interpelar continuamente por esta acción del 
Espíritu, que lo mantiene en una conversión permanente, humilde 
y obediente a sus mociones.

Los nuevos escenarios, siguen envolviendo al sacerdote en 
una interminable ola de tecnología desechable, a la que parece 
que siempre llegamos tarde, son tan llamativas y sensuales que 
podemos perdernos y perder nuestra identidad, y más nuestra 
espiritualidad. Es verdad que no podemos quedarnos a la orilla, 
sino ponernos siempre en marcha, con el sano discernimiento de 
este mismo Espíritu que nos conduce, que nos ayudará a quedarnos 
con lo mejor.

“Sin el Espíritu Santo, somos como un hombre discapacitado, 
privado del movimiento de sus miembros. Con el Espíritu Santo, 
tenemos la fuerza y el movimiento. Sólo el Espíritu Santo puede 
elevar el alma y llevarla a las alturas” Santo Cura de Ars



Programa de Formación
Permanente 2025

108

Recuperar la esperanza

Las raíces etimológicas de la palabra esperanza, qavah, yahal, 
batah en el hebreo, y en el griego el pizo, el pis, pepoitha, 
hypomeno, y finalmente en el latín, spero, spes, confido, sustineo, 
exspecto, manifiestan una actitud espiritual, es el porvenir de 
felicidad al que están llamados todos los hombres (cfr. 1Tim 
2,4), es expectativa y anhelo de recibir las gracias y bendiciones 
prometidas a los padres(cfr. Lc 1, 54.55), esto nos ayudan en 
entender esta virtud teologal que siempre se va a entrelazar con la 
fe y el amor, serán siempre compañeras en el ser y la sustancia del 
ministerio sacerdotal.

El hombre sacerdote, ungido por la acción del Espíritu, le hace 
ver con ilusión la construcción del Reino desde su pobre acción 
pastoral.

La tensión que acompaña al sacerdote a través de su largo o 
breve ministerio, se entrelaza entre la espiritual y lo carnal, aunque 
nunca se pueden separar, siempre será uno. Por lo tanto es un 
hombre consagrado que sabe siempre mirar hacia el futuro que es 
suyo, que es de Él que lo llamó, sabe ir hacia adelante, confiado en 
la Palabra que se le ha dado y de la cual es ministro permanente.

Ve siempre un porvenir para un mundo nuevo (cfr. Hb 11, 16), 
tiene puesta su confianza en la vida eterna, no todo está y queda 
aquí, tiene su vida ministerial gran dosis de escatología, se sabe 
peregrino y sembrador de esperanza.

Pone su confianza en Dios, y hacia Él se encamina mientras 
vive amando el pequeño rebaño que se le ha confiado. Porque 
es un hombre de fe, puede siempre esperar que las promesas 



109

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

sean cumplidas y es capaz de dirigir su mirada hacia el futuro, 
emplearse con entusiasmo en cada actividad pastoral, creyendo 
siempre, esperando siempre.

La triple función sacerdotal es un servicio de esperanza, cuando 
lo hacemos con creatividad y generosidad (cfr. PO 13).

Existe una intimidad intransferible con la Palabra de Dios, que 
diariamente lee, medita y la comparte, es pan que lo nutre, pero 
a la vez el mismo sacerdote haciéndola suya, se convierte en pan 
para la comunidad confiada un pan que da esperanza en medio de 
escenarios de violencia y desesperanza.

Nacido como sacerdote en una Eucaristía, vive de ella y vive 
existencialmente para ella, ahí en medio del pueblo preside en 
el nombre de Cristo, el sacrificio que ofrece lo hace a él mismo 
oblación incruenta en el día a día del cumplimiento de su misión.

Prolongando el pastoreo del Buen Pastor, el sacerdote apacienta, 
tolera y conduce el pequeño rebaño que se le ha confiado.

“Rigiendo y apacentando el Pueblo de Dios, se ven impulsados 
por la caridad del Buen Pastor a entregar su vida por sus ovejas, 
preparados también para el sacrificio supremo, siguiendo el 
ejemplo de los sacerdote que incluso en nuestros días no han 
rehusado entregar su vida; siendo educadores en la fe, y teniendo 
ellos mismos “firme esperanza de entrar en el santuario en virtud 
de la sangre de Cristo” (Hb., 10, 19), se acercan a Dios “con sincero 
corazón en la plenitud de la fe” (Hb., 10, 22); y robustecen la 
esperanza firme respecto de sus fieles, para poder consolar a los 
que se hallan atribulados, con el mismo consuelo con que Dios los 
consuela a ellos mismos; como rectores de la comunidad, cultivan 



Programa de Formación
Permanente 2025

110

la ascesis propia del pastor de las almas, dando de mano a las 
ventajas propias, no buscando sus conveniencias, sino la de muchos, 
para que se salven, progresando siempre hacia el cumplimiento 
más perfecto del deber pastoral, y cuando es necesario, están 
dispuestos a emprender nuevos caminos pastorales, guiados por 
el Espíritu del amor, que sopla donde quiere.” PO 13

El sacerdote diocesano tiene como rasgo particular de su 
identidad y espiritualidad, la caridad pastoral, que es su distintivo 
y talante en medio de la Iglesia Particular, a la que ha quedado 
incardinado desde el día de su ordenación.

Es por tanto, semilla y centinela de esperanza, en medio de un 
pueblo que peregrina en una fracción del tiempo, en esta historia 
de salvación hasta que llegué el final de los tiempos.

Como hombre consagrado, el sacerdote necesita colmar su vida 
de esperanza en la fuente misma del ejercicio de los sacramentos, 
ahí bebe y sacia su hambre de infinito, cada día vuelve a creer, 
cada día se vuelve a levantar para servir a un pueblo que necesita 
de esperanza, aunque caminando junto a su pueblo hay que 
remontar una cuesta muy pesada, ahí está la ayuda del Espíritu 
Santo, creer que Él, es la promesa de Padre, la esperanza entonces 
en la vida sacerdotal, será esa propulsión que nos empuja hacia 
adelante, creo y vuelvo a creer, espero y vuelvo a esperar.

“Porque la fe sólo ve lo que es,
y la esperanza ve lo qué será.
La caridad sólo ama lo que es,

Y la esperanza ama lo que será.”
(CH. Péguy)



111

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO

El sacerdote, no escapa de la tentación del desaliento y la 
desesperanza, al ser del mismo barro de esta tierra, está expuesto 
al fracaso y la frustración, necesita por tanto una gran dosis de 
esperanza, para volver siempre a empezar, volver al origen, y 
cayendo y levantando, Dios vendrá en nuestra ayuda.

“Se cansan los jóvenes y se fatigan.
Los muchachos tropiezan y vacilan:

Pero los que esperan en el Señor
Verán sus fuerzas renovadas:

Les salen alas de águila,
Corren y no se fatigan,

Caminan y no se cansan” Is 40, 30-31

Enfilando nuestro actuar en nuestro propio Decanato, podemos 
hacer dos grupos, sacerdotes jóvenes y sacerdotes mayores, para 
después hacer un compartir de ambos grupos.

La siguientes preguntas solo una ayuda, pero se pueden formular 
otras que incidan en nuestro ser y quehacer sacerdotal.

-¿Cómo cuidamos nuestra fraternidad presbiteral y somos factor 
de esperanza?

-¿Me preocupo de mi hermano sacerdote?
-¿Siento el apoyo de mis hermanos sacerdotes?

-¿Los siento distantes, o yo estoy distante?



Programa de Formación
Permanente 2025

112

Oración final

Sin esperanza en Dios,
y en sus promesas,

nos quedamos estériles de ilusiones,
sin esperanza…

solo somos un puñado de extraviados
en el desierto de la vida.

Por eso, ¡ven Espíritu Santo!,
y danos esperanza para ser semilla

de un mundo nuevo,
por eso, ¡ven Espíritu Santo!,

y levanta nuestro aliento, 
purifica nuestras manos,

para el trabajo de nuestro ministerio.

Hálito Divino,
Amor del Padre y del Hijo,
déjanos beber de tu agua,

y así poder saciar los corazones sedientos.
Amén



113

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TEMA 8
LA PACIENCIA VIRTUD VINCULADA A LA 

ESPERANZA
Pbro. José Carmen Toríz Rentería

VER CON LOS OJOS DEL PADRE

Los invito a iniciar con una oración, recordando la oración de 
San Francisco de Asís

Hazme un instrumento de tu paz:
Señor, haz de mi un instrumento de tu paz.
Que allá donde hay odio, yo ponga el amor.

Que allá donde hay ofensa, yo ponga el perdón.
Que allá donde hay discordia, yo ponga la unión.

Que allá donde hay error, yo ponga la verdad.
Que allá donde hay duda, yo ponga la Fe.

Que allá donde hay desesperación, yo ponga la esperanza. 
Que allá donde hay tinieblas, yo ponga la luz.

Que allá donde hay tristeza, yo ponga la alegría.

Oh, Señor, que yo no busque tanto
ser consolado, cuanto consolar,

ser comprendido, cuanto comprender,
ser amado, cuanto amar.

Porque es dándose como se recibe,
es olvidándose de sí mismo como uno se encuentra a sí mismo, 



Programa de Formación
Permanente 2025

114

es perdonando, como se es perdonado,
es muriendo como se resucita a la vida eterna.

(Autoría atribuida a San Francisco de Asís)

Después de la oración es conveniente que observemos que la 
Paciencia, es una virtud que ha sido olvidada. La paciencia proviene 
de las palabras paz y ciencia y es: La capacidad de padecer o 
soportar algo sin alterarse.

Pero tenemos que reconocer que los avances tecnológicos, la 
facilidad en las comunicaciones, la permanente conectividad, el 
afán de producir, la necesidad de competir y otros factores más, 
han hecho que vivamos a un ritmo vertiginoso en el que reina la 
prisa y lo urgente, provocando un alejamiento del imprescindible 
valor de la paciencia.

Todo lo queremos para “ya”, no existe la mínima tolerancia ni 
siquiera a corto plazo, y cuando algo no sale como lo esperábamos 
brota la impaciencia, llegando muchas veces a los límites del 
irrespeto hacia los demás, y en ocasiones hasta la violencia 
rompiendo con las relaciones interpersonales, pero no solamente 
con ellas, sino que termina con matrimonios o familias por la 
impaciencia.

Nos dice el Papa Francisco en la Bula Spes non confundit para el 
jubileo del año 2025

«Estamos acostumbrados a quererlo todo y de inmediato, en un 
mundo donde la prisa se ha convertido en una constante. Ya no se 
tiene tiempo para encontrarse, y a menudo incluso en las familias 
se vuelve difícil reunirse y conversar con tranquilidad. La paciencia 



115

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

ha sido relegada por la prisa, ocasionando un daño grave a las 
personas. De hecho, ocupan su lugar la intolerancia, el nerviosismo 
y a veces la violencia gratuita, que provocan insatisfacción y 
cerrazón [...] en la era del internet, donde el espacio y el tiempo 
son suplantados por el aquí y ahora, la paciencia resulta extraña».

Ahora bien, recordemos que la paciencia significa tener 
autodominio cuando no puede controlar la manera de actuar 
de una persona o cuando las cosas no salen como se quiere. Ser 
paciente es ser sereno y tolerante frente a las dificultades.

Tener paciencia significa esperar, soportar sin alterarse una 
demora o una situación molesta. Paciencia es perseverancia, es 
esperar el tiempo que sea necesario para terminar algo. Además, 
es la capacidad para hacer trabajos minuciosos o pesados.

La paciencia, además de ser un valor, es una forma de vida 
en donde prima la serenidad y el autocontrol. Es fortaleza para 
aceptar con calma el dolor y las pruebas que la vida nos pone para 
el continuo crecimiento interno.

Cuando se vive con paciencia, las situaciones adversas no nos 
alteran, pues como principio fundamental sabemos que una acción 
desesperada en ese momento puede causar una consecuencia 
desfavorable o no solucionar nada. La persona paciente tiende 
a desarrollar la capacidad para ver con claridad el origen de los 
problemas y la mejor manera de solucionarlos. La paciencia nos 
lleva a afrontar la vida de una manera optimista, tranquila y 
siempre en busca de armonía.

La paciencia es un rasgo de personalidad madura. Esto hace que 
las personas que tienen paciencia sepan esperar con calma a que 



Programa de Formación
Permanente 2025

116

las cosas sucedan ya que piensan que a las cosas que no dependen 
estrictamente de uno hay que darles tiempo.

No sobra decir entonces, que la paciencia no tiene ninguna 
relación con la indiferencia ni con la pasividad. Tenemos que ser 
pacientes con uno mismo y con los demás.

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO

Ahora meditemos veamos la catequesis que el Papa Francisco 
dirigió a los fieles cristianos en la AUDIENCIA GENERAL el miércoles, 
27 de marzo de 2024

“ Queridos hermanos y hermanas, ¡buenos días!

Hoy la audiencia estaba prevista en la Plaza, pero debido a la 
lluvia se ha trasladado al interior. Es cierto que estarán un poco 
apretados, ¡pero al menos no estaremos mojados! Gracias por su 
paciencia.

El domingo pasado escuchamos el relato de la Pasión del Señor. 
A los sufrimientos que padece, Jesús responde con una virtud 
que, aunque no se contemple entre las tradicionales, es muy 
importante: la paciencia. Esta se refiere a soportar lo que se padece: 
no es casualidad que paciencia tenga la misma raíz que pasión. Y 
precisamente en la Pasión se manifiesta la paciencia de Cristo, que 
con docilidad y mansedumbre acepta ser abofeteado y condenado 
injustamente; ante Pilato no recrimina; soporta los insultos, los 
salivazos y la flagelación a manos de los soldados; carga con el 
peso de la cruz; perdona a quienes lo clavan al madero; y en la cruz 



117

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

no responde a las provocaciones, sino que ofrece misericordia. 
Esta es la paciencia de Jesús. Todo esto nos dice que la paciencia 
de Jesús no consiste en una resistencia estoica al sufrimiento, sino 
que es fruto de un amor más grande.

El apóstol Pablo, en el llamado “Himno a la caridad” (cf. 1 Co 13,4-
7), une estrechamente amor y paciencia. En efecto, al describir la 
primera cualidad de la caridad, utiliza una palabra que se traduce 
por “magnánima” o “paciente”. La caridad es magnánima, es 
paciente. Ella expresa un concepto sorprendente, que reaparece 
a menudo en la Biblia: Dios, ante nuestra infidelidad, se muestra 
“lento a la cólera” (cfr. Ex 34,6; cfr. Nm 14,18): en lugar de desatar 
su cólera ante el mal y el pecado del hombre, se revela más 
grande, dispuesto cada vez a recomenzar con infinita paciencia. 
Este es para Pablo el primer rasgo del amor de Dios, que ante el 
pecado propone el perdón. Pero no sólo eso: es el primer rasgo 
de todo gran amor, que sabe responder al mal con el bien, que 
no se encierra en la rabia y el desaliento, sino que persevera y 
se relanza. La paciencia que recomienza. Así que, en la raíz de la 
paciencia está el amor, como dice San Agustín: «El justo es tanto 
más fuerte para tolerar cualquier aspereza cuanto mayor es, en él, 
el amor de Dios» (De patientia, XVII).

Se podría decir entonces que no hay mejor testimonio del amor 
de Cristo que encontrarse con un cristiano paciente. ¡Pensemos 
también en cuantas madres y padres, trabajadores, médicos y 
enfermeras, enfermos, cada día, en secreto, embellecen el mundo 
con santa paciencia! Como dice la Escritura, «la paciencia es mejor 
que la fuerza de un héroe” (Pr 16,32). Sin embargo, debemos ser 
honestos: a menudo carecemos de paciencia. En lo cotidiano 
somos impacientes, todos. Necesitamos la paciencia como la 



Programa de Formación
Permanente 2025

118

“vitamina esencial” para salir adelante, pero instintivamente 
nos impacientamos y respondemos al mal con el mal: es difícil 
mantener la calma, controlar nuestros instintos, refrenar las malas 
respuestas, aplacar las peleas y los conflictos en la familia, en 
el trabajo, en la comunidad cristiana. Inmediatamente viene la 
respuesta, no somos capaces de ser pacientes.

Recordemos, sin embargo, que la paciencia no es sólo una 
necesidad, sino una llamada: si Cristo es paciente, el cristiano está 
llamado a ser paciente. Y esto exige ir a contracorriente respecto a 
la mentalidad generalizada de hoy, en la que dominan la prisa y el 
“todo ahora”; en la que, en lugar de esperar a que las situaciones 
maduren, se fuerza a las personas, esperando que cambien al 
instante. No olvidemos que la prisa y la impaciencia son enemigas 
de la vida espiritual. ¿Por qué? Dios es amor, y quien ama no 
se cansa, no se irrita, no da ultimátum, sino que sabe esperar. 
Pensemos en la historia del Padre misericordioso, que espera a 
su hijo que se ha ido de casa: sufre con paciencia, impaciente 
solamente de abrazarlo apenas lo ve volver (cf. Lc 15, 21); o en la 
parábola del trigo y la cizaña, con el Señor que no tiene prisa en 
erradicar el mal antes de tiempo, para que nada se pierda (cf. Mt 
13, 29-30). La paciencia nos lo salva todo.

Pero, hermanos y hermanas, ¿cómo se hace para acrecentar la 
paciencia? Al ser, como enseña san Pablo, un fruto del Espíritu Santo 
(cfr. Ga 5, 22), hay que pedírsela al Espíritu de Cristo. Él nos da la 
fuerza mansa de la paciencia – la paciencia es una fuerza mansa-, 
porque “es propio de la virtud cristiana no sólo hacer el bien, 
sino también saber soportar los males” (San Agustín, Discursos, 
46, 13). Especialmente en estos días, nos hará bien contemplar al 
Crucificado para asimilar su paciencia. Un buen ejercicio es también 



119

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

llevarle las personas más molestas, pidiéndole la gracia de poner 
en práctica con ellas esa obra de misericordia tan conocida como 
desatendida: soportar pacientemente a las personas molestas. Y 
no es fácil. Pensemos si hacemos esto: soportar con paciencia a las 
personas molestas. Se empieza por pedir que podamos mirarlas 
con compasión, con la mirada de Dios, sabiendo distinguir sus 
rostros de sus defectos. Tenemos la costumbre de clasificar a las 
personas por los errores que cometen. No, esto no es bueno. 
¡Busquemos a las personas por su rostro, por su corazón y no por 
sus errores!

Por último, para cultivar la paciencia, virtud que da aliento a la 
vida, conviene ampliar la mirada. Por ejemplo, no hay que limitar el 
mundo a nuestros problemas; la Imitación de Cristo nos invita: «Es 
preciso, por tanto, que te acuerdes de los sufrimientos más graves 
de los demás, para que aprendas a soportar los tuyos, pequeños». 
Recuerda también que «no hay cosa, por pequeña que sea, que 
se soporte por amor de Dios, que pase sin recompensa delante de 
Dios» (III, 19). Y, además, cuando nos sentimos prisioneros en la 
prueba, como nos enseña Job, es bueno abrirnos con esperanza 
a la novedad de Dios, en la firme confianza de que Él no deja 
defraudadas nuestras expectativas. La paciencia es saber soportar 
los males.

Y hoy aquí, en esta audiencia, hay dos personas, dos padres: uno 
israelí y uno árabe. Ambos han perdido a sus hijas en esta guerra 
y ambos son amigos. No miran la enemistad de la guerra, sino la 
amistad de dos hombres que se quieren y que han pasado por la 
misma crucifixión. Pensemos en este testimonio tan hermoso de 
estas dos personas que sufrieron en sus hijas la guerra en Tierra 
Santa. ¡Queridos hermanos, gracias por su testimonio!”



Programa de Formación
Permanente 2025

120

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO

Después de esa lectura es conveniente que continuemos con las 
palabras del Papa Francisco en la Bula: «Si aún fuésemos capaces 
de contemplar la creación con asombro, comprenderíamos cuán 
esencial es la paciencia. Aguardar el alternarse de las estaciones 
con sus frutos; observar la vida de los animales y los ciclos de su 
desarrollo; tener los ojos sencillos de San Francisco que, en su 
Cántico de las criaturas, [...] veía la creación como una gran familia 
y llamaba al sol “hermano” y a la luna “hermana”. Redescubrir 
la paciencia hace mucho bien a uno mismo y a los demás. San 
Pablo recurre frecuentemente a la paciencia para subrayar la 
importancia de la perseverancia y la confianza en aquello que Dios 
nos ha prometido».

Ahora podemos preguntarnos:

1. ¿Me atrevería a decir que no tengo defectos, absolutamente 
nada que pueda molestar al prójimo?

2. ¿Cuál puede ser la causa de los leves roces que tengo con los 
demás?

3. ¿Cómo vivo los sufrimientos y dolores? ¿Soy de los que me 
hundo con ellos? ¿O por el contrario me ayudan a madurar y a 
crecer?

4. ¿Creo que el mundo es redimido por la paciencia de Dios y 
destruido por la impaciencia de los hombres? ¿Cómo vivo la 
paciencia con este sentido de redención?



121

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

5. ¿Soy de los que no ofrecen ninguna resistencia a ninguna 
situación ni a ninguna opinión por equivocada que sea?

6. ¿Tengo criterios, valores, principios que me orientan y me 
llevan a reflexionar para relacionar en cada caso lo que debo 
ceder y lo que pongo en juego, ya sea en temas opinables o no, 
en el modo de escuchar al otro cuando no se ha expresado bien 
o difiere, en el modo de actuar cotidiano, con los hermanos 
sacerdotes?

Referencias:

Francisco Spes non confundit, Bula de Convocación del Jubileo 
Ordinario del Año 2025 Catholic.net La Paciencia una virtud que ha 
sido olvidada.

Audiencia general en vatican.va documentos Papa Francisco.



Programa de Formación
Permanente 2025

122



123

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TEMA 9
ATENTADOS CONTRA LA ESPERANZA

Pbro. José Antonio González Borroel

VER CON LOS OJOS DEL PADRE

El sacerdote diocesano es un ser humano, hijo de su tiempo. 
La humanidad experimenta la “era de la aceleración” como 
una “dictadura del relativismo”, del vacío o del consumo sin 
medida surtiendo efecto en la persona humana una sensación de 
desesperanza. De esto, el presbítero sin una adecuada formación 
inicial y permanente puede ser presa de la desesperanza. El filósofo 
surcoreano Byung-Chul Han, en su último ensayo, “El espíritu 
de la esperanza”, da a conocer que el miedo es instrumento de 
dominación, de la angustia y el pánico, emociones tan cimentadas 
en las sociedades occidentales; emociones que probablemente 
imperan en la persona humana y de las cuales el presbítero puede 
experimentar.

La sensación de desesperanza puede ser originada por diferentes 
razones y puede estar en relación con múltiples factores. Podría ser 
manifestación de estados de ánimo persistentes como la depresión, 
que es uno de los trastornos emocionales más comunes y severos, 
influyendo en cómo una persona se siente, piensa y maneja las 
actividades cotidianas. Además del cuadro clínico, el estrés crónico 
derivado de dificultades financieras, problemas parroquiales o conflictos 
familiares prolongados puede desgastar las reservas emocionales de 
una persona, dejándola más propensa a asumirse en la desesperanza.



Programa de Formación
Permanente 2025

124

La ansiedad, en sus diversas formas, también puede jugar un 
papel importante. Las preocupaciones y los miedos constantes 
que caracterizan a los trastornos de ansiedad pueden nublar la 
percepción del futuro, haciendo que la vida se perciba como un mar 
de incertidumbre y peligro.

Desde otra perspectiva, experiencias traumáticas, sean abusos, 
negligencias o eventos altamente traumáticos, dejan cicatrices que, 
si no son tratadas adecuadamente, pueden persistir y afectar la salud 
mental a largo plazo. No sólo los problemas emocionales y de salud 
mental juegan un papel; las enfermedades físicas crónicas pueden 
disminuir la calidad de vida y contribuir a una visión desesperanzada 
del futuro.

La sensación de desesperanza puede ser el resultado de una 
combinación de factores psicológicos, biológicos y sociales. A 
continuación, se enumeran algunas posibles causas:

1. Depresión: Es una de las causas más comunes de la 
desesperanza. La depresión clínica puede hacer que una persona se 
sienta inútil, desmotivada y sin esperanza.

2. Estrés crónico: Situaciones prolongadas de estrés como 
problemas financieros, parroquiales o familiares pueden desgastar 
la capacidad del sacerdote para manejar emociones negativas.

3. Trastornos de ansiedad: La ansiedad crónica puede llevar 
a pensar en el futuro de manera negativa, lo cual contribuye a la 
desesperanza.



125

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

4. Traumas pasados: Experiencias traumáticas, ya sea abuso, 
negligencia, o algún evento traumático en la vida, pueden llevar a 
sentimientos persistentes de desesperanza.

5. Enfermedades crónicas: El sufrimiento continúo debido a 
enfermedades físicas puede impactar negativamente en la salud 
mental, generando sentimientos de desesperanza.

6. Pérdidas importantes: La pérdida de un familiar, de un cargo 
“importante”, de una amistad significativa, cambio de parroquia, 
la jubilación o cualquier otra cosa de gran valor emocional puede 
inducir estos sentimientos.

7. Aislamiento social: La ausencia en las reuniones grupales, el 
abandono en la convivencia del Decanato, el alejamiento en las 
actividades Diocesanas y la falta de relaciones significativas o el 
aislamiento prolongado puede llevar a sentirse solo y sin apoyo, 
promoviendo así la desesperanza.

8. Expectativas irrealistas: Tener expectativas extremadamente 
altas o metas inalcanzables puede llevar a la decepción y generar 
una sensación de fracaso continuo.

9. Factores genéticos y biológicos: Algunos presbíteros pueden 
tener una predisposición genética a experimentar trastornos del 
estado de ánimo que incluyan sensaciones de desesperanza.

10. Baja autoestima: La falta de confianza en uno mismo y una 
autoimagen negativa pueden hacer que uno perciba su vida y su 
futuro de manera negativa.



Programa de Formación
Permanente 2025

126

11. Problemas de relaciones: Conflictos continuos con el Obispo, 
con los compañeros sacerdotes, con los laicos, con los amigos 
pueden contribuir a sentimientos de desesperanza.

12. Falta de propósito o dirección: La ausencia de objetivos 
claros o un sentido de propósito puede conducir a sentimientos 
de vacío y desesperanza.

13. Consumo de sustancias: El abuso de alcohol o drogas 
puede afectar negativamente el estado de ánimo y los sistemas 
neurológicos, contribuyendo a la desesperanza.

14. Influencias culturales o sociales: Vivir en un entorno con 
altos niveles de pobreza, violencia o inestabilidad social puede 
afectar la percepción de esperanza y oportunidad.

15. Enfermedades mentales no tratadas: Trastornos como la 
esquizofrenia, el trastorno bipolar y otros problemas de salud 
mental pueden incluir síntomas de desesperanza.

16. Discriminación y prejuicio: La experiencia continua de 
discriminación por virtudes, talentos, dones, carismas, títulos, 
cargos u otras características puede crear un sentido persistente 
de desesperanza.

17. Crisis existenciales: Preguntas sobre el propósito de la 
vida, la espiritualidad y la existencia pueden llevar a sentimientos 
de desesperanza, especialmente si no están bien resueltas o 
comprendidas.



127

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO

En la ortopraxis de la humanidad la esperanza es una virtud 
poco conocida o confundida. No se concibe en ella como algo 
sobrenatural, referente a nuestra vida eterna, sino que se cree que 
la esperanza consiste en alcanzar diferentes cosas aquí en la tierra. 
Por tal motivo, se presentan algunas ideas sobre la virtud de la 
esperanza: 

El Catecismo de la Iglesia Católica, en el numeral 1804, señala 
que: “Las virtudes humanas son actitudes firmes, disposiciones 
estables, perfecciones habituales del entendimiento y de la voluntad 
que regulan nuestros actos, ordena nuestras pasiones y guían nuestra 
conducta según la razón y la fe. Proporcionan facilidad, dominio y 
gozo para llevar una vida moralmente buena. El hombre virtuoso es 
el que practica libremente el bien. Las virtudes morales se adquieren 
mediante las fuerzas humanas. Son los frutos y los gérmenes de los 
actos moralmente buenos. Disponen todas las potencias del ser 
humano para armonizarse con el amor divino”.

Sobre las virtudes teologales, el numeral 1812 cita que: “Las 
virtudes teologales se refieren directamente a Dios. Disponen a los 
cristianos a vivir en relación con la Santísima Trinidad. Tienen como 
origen, motivo y objeto a Dios Uno y Trino”. Prosigue en el numeral 
1813: “Las virtudes teologales fundan, animan y caracterizan el 
obrar moral del cristiano. Informan y vivifican todas las virtudes 
morales. Son infundidas por Dios en el alma de los fieles para 
hacerlos capaces de obrar como hijos suyos y merecer la vida 
eterna. Son la garantía de la presencia y la acción del Espíritu Santo 
en las facultades del ser humano. Tres son las virtudes teologales: 
la fe la esperanza y la caridad (Cf. 1 Co 13, 13)”.



Programa de Formación
Permanente 2025

128

El Catecismo de la Iglesia Católica explica la virtud teologal de 
la esperanza en los numerales 1817: “La esperanza es la virtud 
teologal por la que aspiramos al Reino de los cielos y a la vida 
eterna como felicidad nuestra, poniendo nuestra confianza en 
las promesas de Cristo y apoyándonos no en nuestras fuerzas, 
sino en los auxilios de la gracia del Espíritu Santo”. Y sigue en el 
numeral 1818: “La virtud de la esperanza corresponde al anhelo de 
felicidad puesto por Dios en el corazón de todo hombre; asume las 
esperanzas que inspiran las actividades de los hombres; las purifica 
para ordenarlas al Reino de los cielos; protege del desaliento; 
sostiene en todo desfallecimiento; dilata el corazón en la espera 
de la bienaventuranza eterna: el impulso de la esperanza preserva 
del egoísmo y conduce a la dicha de la caridad”.

El mismo Catecismo en el numeral 2090 indica que: “Cuando 
Dios se revela y llama al hombre, éste no puede responder 
plenamente al amor divino por sus propias fuerzas. Debe esperar 
que Dios le dé la capacidad de devolverle el amor y de obrar 
conforme a los mandamientos de la caridad. La esperanza es 
aguardar confiadamente la bendición divina y la bienaventurada 
visión de Dios; es también el temor de ofender el amor de Dios y de 
provocar su castigo”.

Mas que tratar sobre los atentados contra la esperanza hay que 
señalar que son pecados contra la esperanza, el numeral 2091, 
expresa al respecto: “El primer mandamiento se refiere también 
a los pecados contra la esperanza, que son la desesperación y la 
presunción: Por la desesperación, el hombre deja de esperar de 
Dios su salvación personal, el auxilio para llegar a ella o el perdón 
de sus pecados. Se opone a la Bondad de Dios, a su Justicia –porque 
el Señor es fiel a sus promesas- y a su misericordia”.



129

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

El numeral 2092, destaca: “Hay dos clases de presunción. O bien 
el hombre presume de sus capacidades (esperando poder salvarse 
sin la ayuda de lo alto), o bien presume de la omnipotencia o de la 
misericordia divinas (esperando obtener su perdón sin conversión 
y la gloria sin mérito)”.

La Iglesia como madre y maestra, ha tenido a bien explicar lo 
que es la virtud teologal de la esperanza, en la liturgia, que es 
donde celebramos los misterios de nuestra salvación, acreditando 
un término para comprender ese ritmo que tenemos los cristianos 
de esperar la plenitud, de esperar la parusía. La liturgia es un 
“esperar” y un “adelantar” la llegada última de Jesucristo: “Ven, 
Señor Jesús”. Ese ritmo al que nos referimos, que tiene la liturgia, 
es lo que los liturgos han llamado el: “ya, pero todavía no”. Es 
decir: Dios “ya” está en nosotros, pero “todavía no” en plenitud.

Las promesas de Dios “ya” se han cumplido. Pero “todavía no” 
en plenitud; somos felices, pero no del todo; poseemos a Dios, 
pero no le vemos. Justamente en ese “ya pero todavía no” se 
explica la virtud de la esperanza. Y se entiende, cómo la virtud 
de la esperanza es un equilibrio entre el “ya” y el “todavía no”. 
Esos dos pecados “desesperación y presunción”, caen en los dos 
extremos, de los cuales la esperanza es el equilibrio.

La “desesperación” es caer en el “todavía no”, es propia de quien 
no valora nada de lo que tiene, no tiene la sensibilidad para ver 
que estamos rodeados de muchos dones; tiende a minusvalorar y 
a despreciar tantas cosas que son las “arras”, son el adelanto de la 
felicidad plena que Dios quiere darnos.

La “presunción” es creer en que “ya” lo tenemos todo, que 
tenemos la plenitud, cuando en realidad no la tenemos. Piensa 



Programa de Formación
Permanente 2025

130

que lo tiene todo y no necesita esperar nada. Algunos le llaman 
“pecado de juventud”, de ser ingenuo, de pensar que “me como 
el mundo”.

La esperanza cristiana no es pesimista ni ingenua:

No es pesimista, porque sabe valorar lo que tenemos, y sabe 
dar gracias a Dios por muchas cosas; que por cierto este es uno 
de los pecados que solemos tener: no damos gracias a Dios y no 
valoramos lo que tenemos. 

Tampoco es ingenua, que es ser consciente de que todavía 
nos falta mucho, de que esta vida no nos puede hacer felices 
completamente. Que no podemos esperar de esta vida una 
felicidad plena. Es que la plenitud está para el cielo.

Para santo Tomás de Aquino, hay tres causas que originan la 
desesperación:

1. La lujuria. Suele ser uno de los pecados que acaba de llevar a 
la desesperanza. Uno se ve en el fango, y se va viendo esclavo de la 
lujuria, nos quita libertad.  A este pecado se recurre  diciendo “soy 
libre y hago con mi cuerpo lo que quiero”. En la realidad, ocurre 
exactamente lo contrario: la lujuria lo que quita es la libertad: son 
hábitos adquiridos que te llevan a hacer lo que no quieres. Y de ahí 
viene la desesperación al ver las expectativas tan carnales y bajas 
con las que uno se encuentra. Se pierde el idealismo, se pierde 
la generosidad, y nos lleva a la tristeza. La psicología de la lujuria 
es triste porque es: “yo, mí, me, conmigo, mi placer, etc.” En este 
mundo de placer hay un vació existencial muy grande.



131

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

2. La acedia o la pereza. Derrumba fuertemente el espíritu y le 
quitas las fuerzas para continuar la lucha contra los enemigos de 
la salvación. Esta falta de combatividad, cuando el hombre se deja 
arrastrar por la pereza y pierde ese tono interior de ser luchador 
valiente. Cuando uno se deja llevar por la pereza, va perdiendo la 
fe y confianza en sí mismo, perdiendo ideales. Aquí hay que estar 
atentos porque “si no vives como piensas, acabarás pensando 
como vives”.

3. Falta de una fe viva en el amor y en la misericordia de Dios. 
Cuando nos falta una intimidad de amor, cuando nos falta un decir: 
“Señor, ¡te amo y confío en ti!” Cuando uno no tiene una relación 
viva con el Señor, ahí tiene otra puerta abierta. Que sí tiene fe, 
pero es más teórica que vital: es una fe sin amor. Por eso, si nos 
encerramos en una situación de una fe teórica, si no volvemos al 
amor primero, si no cultivamos una relación amorosa con el Señor, 
si no somos niños delante del Señor, arrodillándonos emocionados 
en su presencia; puede acabar en la desesperación.

	 Existen diferentes maneras de pecar por presunción:

1. Los que esperan salvarse por sus propias fuerzas, sin la ayuda 
de la gracia de Dios.

2. Los que esperan salvarse por la sola fe, sin hacer buenas obras.

3. Los que viven pensando que ya habrá oportunidad de 
convertirse en el momento de la muerte, y viven en un estado 
habitual de pecado.

4. Los que siempre están pecando “a fin de que Dios siempre 
perdona”.



Programa de Formación
Permanente 2025

132

5. Los que se exponen con mucha facilidad a las ocasiones de 
pecado, pues piensan que son capaces de resistir la tentación.

El Papa Francisco, en la audiencia general, del 8 de mayo de 2024, 
en su catequesis sobre la esperanza, pronunció: “la esperanza es 
una virtud contra la que pecamos a menudo: en nuestras nostalgias 
malas, en nuestras melancolías, cuando pensamos que las felicidades 
pasadas están enterradas para siempre, cuando nos abatimos 
ante nuestros pecados, olvidando que Dios es misericordioso y 
más grande que nuestros corazones; pecamos contra la esperanza 
cuando en nosotros el otoño anula la primavera; cuando el amor de 
Dios deja de ser para nosotros un fuego eterno y nos falta la valentía 
de tomar decisiones que nos comprometen para toda la vida”.

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO

Frente a este panorama que se presenta: el miedo, la angustia, 
el pánico, la ansiedad, la depresión, el estrés, el sinsentido de la 
vida y la desesperanza, el pueblo de Dios quiere ver en el sacerdote 
“un peregrino de esperanza” (Cf. Spes non confundit 

1). Cabe recordar las palabras del Papa san Pablo VI: “El hombre 
contemporáneo escucha más a gusto a los que dan testimonio 
que a los que enseñan, o si escuchan a los que enseñan, es porque 
dan testimonio de su esperanza” (Cf. Evangelii nuntiandi 41). Los 
fieles, además de alcanzar la esperanza que nos da Dios, quieren 
redescubrirla en los signos de los tiempos que el Señor nos ofrece. 
El sacerdote debe ser un signo de esperanza para sus hermanos 
(Cf. Spes non confundit 7). 



133

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

En la vida del Siervo de Dios, el Cardenal Francisco Xavier 
Nguyen Van Thuan, testigo de la esperanza, tomó una decisión 
fundamental frente a una situación límite: «En la noche del 15 
de agosto de 1975, el día de la Asunción de la santísima Virgen 
María, en el trayecto de una carretera de 450 km, que me llevó 
al lugar de mi residencia obligatoria, me venían a la mente 
muchos pensamientos confusos: tristeza, abandono, cansancio, 
toda la oscuridad, las palabras que monseñor John Walsh, obispo 
misionero en China, pronunció cuando fue liberado después de 
cautiverio: “he pasado la mitad de mi vida esperando”. Es verdad, 
todos los prisioneros, incluido yo mismo, esperan cada minuto 
su liberación. Pero después decidí: “Yo no esperaré. Voy a vivir el 
momento presente, colmándolo de amor”. No es una inspiración 
improvisada, sino una convicción que he madurado durante toda 
la vida. Si paso mi tiempo esperando, quizá las cosas que espero 
nunca llegarán. La única cosa que con seguridad me llegará será la 
muerte». De esta vivencia se puede aprender. 

Para cultivar la esperanza en la vida y ministerio de los presbíteros, 
el Papa Benedicto XVI, en su encíclica Spe Salvi (Salvados en la 
esperanza), señaló cuatro lugares para aprender y ejercitarse en 
esta virtud teologal:

1. La oración como escuela de la esperanza (SS 32-34): Cuando 
ya nadie me escucha, Dios todavía me escucha. Cuando ya no 
puedo hablar con ninguno, ni invocar a nadie, siempre puedo 
hablar con Dios. El que reza nunca está totalmente solo. El hombre, 
en la oración ha de aprender qué es lo que verdaderamente puede 
pedirle a Dios, lo que es digno de Dios. Ha de aprender que no puede 
rezar contra el otro. Ha de aprender que no puede pedir cosas 
superficiales y banales que desea en ese momento, la pequeña 



Programa de Formación
Permanente 2025

134

esperanza equivocada que lo aleja de Dios. Ha de purificar sus 
deseos y sus esperanzas. Debe liberarse de las mentiras ocultas 
con que se engaña a sí mismo. La esperanza en sentido cristiano es 
siempre esperanza para los demás.

2. El actuar como lugar de aprendizaje de la esperanza (SS 35): 
Toda actuación seria y recta del hombre es esperanza en acto. Y es 
esperanza activa, con la cual luchamos para que el mundo llegue 
a ser un poco más luminoso y humano. Y solamente si sé que mi 
vida personal y la historia en su conjunto están custodiados por el 
poder indestructible del amor, puedo esperar.

3. El sufrir como lugar de la esperanza (SS 36-40): Conviene 
ciertamente hacer todo lo posible para disminuir el sufrimiento, sin 
embargo, lo que cura al hombre no es esquivar el sufrimiento sino 
la capacidad de aceptar la tribulación, madurar en ella y encontrar 
en ella un sentido mediante la unión con Cristo, que ha sufrido con 
amor infinito. Son elementos fundamentales de la humanidad: 
sufrir con el otro, por los otros; sufrir por amor de la verdad y de la 
justicia; sufrir a causa del amor y con el fin de convertirse en una 
persona que ama realmente. Una sociedad que no logra aceptar a 
los que sufren es una sociedad cruel e inhumana.

4. El Juicio como lugar de aprendizaje y ejercicio de la esperanza 
(SS 41-48): Existe la resurrección de la carne. Existe una justicia. 
Existe la “revocación” del sufrimiento pasado, la reparación que 
restablece el derecho. El Papa Benedicto XVI, se mostró convencido 
de que la cuestión de la justicia es el argumento esencial, o en 
todo caso, el argumento más fuerte en favor de la fe en la vida 
eterna. Es imposible que la injusticia de la historia sea la última 
palabra. Pero en su justicia está también la gracia. La gracia no 
excluye la justicia. Al final, los malvados, en el banquete eterno, no 



135

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

se sentarán indistintamente a la mesa junto a las víctimas, como 
si no hubiera pasado nada. Como cristianos, nunca deberíamos 
preguntarnos solamente: ¿Cómo puedo salvarme yo mismo? 
Deberíamos preguntarnos también: ¿Qué puedo hacer para que 
otros se salven y para que surja también para ellos la estrella de 
la esperanza? Entonces habré hecho el máximo también por mi 
salvación personal.

No debe olvidarse en la vida y en el ministerio de los presbíteros 
imitar las virtudes de María, Madre de la esperanza. “Los sacerdotes, 
que se cuentan entre los discípulos más amados por Jesús crucificado 
y resucitado, deben acoger en su vida a María como a su Madre: 
será ella, por tanto, objeto de sus continuas atenciones y de sus 
oraciones. La siempre Virgen es para los sacerdotes la Madre, que 
los conduce a Cristo, a la vez que los hace amar auténticamente a la 
Iglesia y los guía al Reino de los Cielos” (Directorio para el ministerio 
y la vida de los presbíteros 84, 2021). “Santa María, Madre de Dios y 
Madre nuestra, enséñanos a creer, esperar y amar contigo. Indícanos 
el camino hacia su reino. Estrella del mar, brilla sobre nosotros y 
guíanos en nuestro camino” (SS 50).



Programa de Formación
Permanente 2025

136 TEMAS DE ESTUDIO



137

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TEMA 1
EL JUBILEO EN LV 25 Y SU PLENITUD EN “EL 

AÑO DE GRACIA” EN LC 4,18-19

Pbro. José Federico Vaca Silva

INTRODUCCIÓN

El Evangelio de Lucas se distingue por su enfoque en la misericordia 
y la salvación para todos los pueblos. Dentro de este contexto, Lc 
4,18-19 presenta el concepto del “año de gracia del Señor”, una 
referencia que tiene profundas implicaciones teológicas. Este 
artículo examina el trasfondo del “año de gracia”, su conexión con 
el Jubileo en la tradición judía y su relevancia en la misión de Jesús 
según el Evangelio de Lucas.

1. Contexto Literario de Lc 4,16-21

En Lucas 4,16-21, Jesús inicia su ministerio público en la sinagoga 
de Nazaret, donde lee del libro del profeta Isaías (Is 61,1-2). Al 
momento de leer este pasaje, Jesús cumple la profecía, pues en este 
momento proclama “el año de gracia” o “año del Jubileo”. Lucas 
manifiesta el inicio del ministerio público de Jesús como el inicio 
del “año de gracia”. En este sentido, Jesús, al leer el pasaje de Is 
61, afirma que su misión está unida a la proclamación de “un año 
de gracia del Señor”, lo que remite a las regulaciones del Jubileo, 
establecidas en Lv 25. 



Programa de Formación
Permanente 2025

138

Es interesante notar que este pasaje marca el inicio del ministerio 
público de Jesús, considerando que Lc 1-2 contienen los relatos de la 
infancia de Jesús. En cambio, Lc 3 presenta el ciclo de Juan el Bautista, 
el bautismo de Jesús y su genealogía, mientras que Lc 4,1-13 relata 
las tentaciones de Jesús en el desierto. Así, Lc 4,16-21 constituye 
“la carta de presentación” de la misión de Jesús, en la que destacan 
temas centrales como la liberación de los oprimidos, la curación de 
los enfermos y el anuncio del “año de gracia”. Así pues, mediante 
esta proclamación del “año de gracia”, se inaugura tanto el ministerio 
público de Jesús como la llegada del Reino de Dios. 

2. El Año de Gracia: Trasfondo en el Jubileo

El concepto del “año de gracia” remite al Jubileo, una institución 
que aparece en el Levítico 25,8-13. El Jubileo tenía lugar cada 50 
años, y durante este tiempo, se restauraban las propiedades a 
sus dueños originales, se liberaba a los esclavos y se perdonaban 
las deudas. Este tiempo era entendido como una oportunidad de 
restauración económica, social y espiritual para el pueblo de Israel. 
Lucas, al asociar el ministerio de Jesús con el “año de gracia”, indica 
que la obra de Jesús representa una nueva restauración, no sólo 
material, sino espiritual y eterna.

Jesús ha venido para “proclamar un año de gracia del Señor”, 
lo que conecta directamente con el año del Jubileo. Jesús no 
sólo está anunciando un ciclo de liberación cada 50 años, sino un 
Jubileo espiritual permanente. Su ministerio inaugura una era de 
liberación y restauración. Ahora nos concentramos en Lv 25, que es 
fundamental para comprender lo que había en la mente de Jesús 
cuando proclamó este “año de gracia”. A continuación, se presenta 
un comentario detallado de este pasaje.



139

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

2.1	 El Año Sabático (Lv 25,1-7)

El capítulo comienza con una precisión muy importante: es el 
Señor quien da este mandamiento a Moisés en el monte Sinaí (cf. 
Lv 25,1). Lo primero que notamos es que la institución del “año 
sabático” es un mandato divino. Moisés recibe estas indicaciones 
directamente de Dios para transmitirlas a su pueblo. 

La instrucción sobre el “año sabático” establece un ciclo en el 
cual, cada siete años, la tierra debe descansar, cuando se cumplan 
siete años de “haber entrado en la tierra que les daré, la tierra 
también tendrá su descanso en honor del Señor” (cf. Lv 25,2). Así 
como el hombre descansa, también la tierra necesita descansar, 
pues en el descanso se glorifica al Señor. Dios creó el mundo en siete 
días, en seis días hizo toda la creación y el séptimo día descansó. El 
séptimo día es el día del Señor, y este día es el sábado (shabat). De 
ahí el nombre de “año sabático”, en referencia al sábado, el día para 
alabar al Señor. Así como el hombre glorifica a Dios en el descanso, 
también la tierra alaba a su Creador. Cuando nosotros descansamos 
de nuestros trabajos, el mismo descanso es una alabanza para Dios.

Durante este “año sabático”, la tierra no debía ser trabajada ni 
cultivada, y los israelitas debían confiar en la providencia de Dios. 
Además, este mandato subraya la idea de que la tierra pertenece a 
Dios y no al ser humano: “Porque la tierra es mía y ustedes son para 
mí como forasteros y huéspedes” (Lv 25,23). 

El año sabático, además de ser un año para glorificar a Dios, 
también tenía un propósito social y ecológico. No sólo permitía que 
la tierra se recuperara, sino que también ofrecía a los pobres y a 
los extranjeros la oportunidad de alimentarse con lo que quedaba 



Programa de Formación
Permanente 2025

140

en los campos. De este modo, se promovía la justicia social y la 
solidaridad comunitaria. 

2.2	 El Jubileo (Lv 25,8-17)

El concepto del “año del Jubileo” es el núcleo de este capítulo. 
El Señor Dios continúa su mandato a Moisés y, por medio de él, a 
todo el pueblo: “Contarás siete semanas de años, siete por siete 
años; de modo que las siete semanas de años sumarán cuarenta y 
nueve años” (Lv 25,8). Después de siete ciclos de años sabáticos, es 
decir, al final de cada 49 años, se debía proclamar al siguiente año 
(el quincuagésimo año) como un año santo, un año de Jubileo: “En 
el día de la Expiación harán resonar ustedes el cuerno por toda su 
tierra. Declararán santo el año cincuenta, y proclamarán por el país 
la liberación para todos sus habitantes. Será para ustedes un Jubileo” 
(Lv 25,9-10). Es interesante subrayar la santidad e importancia del 
año jubilar. Este “año santo” es proclamado justamente en el día de 
la Expiación, lo cual nos indica que la expiación, redención, liberación 
y misericordia son notas esenciales para el año del Jubileo. Así pues, 
el año santo refleja el tema central del Levítico: la santidad y la 
justicia unidas al perdón y la liberación.

El Jubileo marca una intervención divina que restaura el orden 
social, corrige las desigualdades y asegura que los ciclos de 
pobreza y esclavitud no se perpetúen indefinidamente. El mandato 
“proclamar la libertad en toda la tierra para todos sus habitantes” 
(Lv 25,10) es una declaración sobre la importancia de la libertad y la 
justicia en la vida comunitaria. Este énfasis refleja el deseo divino de 
restauración, tanto de las relaciones entre los seres humanos como 
de la relación entre la humanidad con Dios. 



141

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

2.3 Teología del Jubileo en el Antiguo Testamento

El capítulo 25 de Levítico contiene una fuerte dimensión teológica. 
Primero, enfatiza que toda la tierra pertenece a Dios (Lv 25,23), 
lo que significa que los israelitas son simples administradores. La 
propiedad no es un derecho absoluto, sino que está subordinada a la 
soberanía divina. Además, tanto el hombre como la tierra mediante 
su descanso glorifican a Dios, su Creador. 

En segundo lugar, el Jubileo promueve la justicia social, mediante 
la misericordia, la redención y la liberación. Los pobres no deben 
ser explotados y las estructuras sociales deben ser diseñadas para 
corregir las desigualdades. Esto refleja la preocupación de Dios por 
la justicia y la equidad en su pueblo. 

Finalmente, el Jubileo tiene un fuerte eco escatológico. Al 
restaurar la tierra y liberar a los esclavos, el Jubileo prefigura una 
restauración final, donde Dios hará nuevas todas las cosas. Este 
aspecto será fundamental en la teología posterior de Israel y, más 
tarde en el mensaje de Jesús, como queda claro en Lc 4,18-19. De 
ahí que no resulta extraño que Jesús comience su ministerio público 
proclamando un año de gracia del Señor. 

3. El Año de Gracia en Lucas: más allá del Jubileo

Lucas, sin embargo, profundiza más allá de la simple noción del 
Jubileo del Antiguo Testamento. Al proclamar el “año de gracia del 
Señor”, Jesús señala que su ministerio no es sólo temporal, sino que 
inaugura una era de salvación que se extiende a todos los pueblos. 
Este “año de gracia” marca el inicio de una era continua en la que la 
presencia liberadora de Dios actúa en el mundo, a través de la obra 
y ministerio de Jesús.



Programa de Formación
Permanente 2025

142

La referencia a Isaías 61 es clave en este contexto. El pasaje 
evoca la misión del siervo ungido que trae buenas noticias a los 
pobres, libera a los cautivos y da vista a los ciegos, proclamando 
un tiempo de favor divino. Jesús, al hacer suyo este texto profético, 
sitúa su ministerio como la realización de las promesas mesiánicas 
de redención. Los pobres, los prisioneros, los ciegos, los oprimidos, 
aquellos que han sido marginados y excluidos por la sociedad, 
son ahora los receptores principales de la buena noticia. Esta 
inclusión radical rompe con las normas sociales y religiosas de la 
época, revelando que la salvación de Dios está abierta a todos, 
especialmente a aquellos que más lo necesitan. 

El “año de gracia” proclamado por Jesús, por lo tanto, no sólo 
señala un tiempo especial de redención, sino que presenta el 
cumplimiento de las promesas de Dios a lo largo de la historia, un 
anticipo del Reino de Dios en su plenitud. Así pues, la liberación 
y restauración que trae el Jubileo en el contexto del Antiguo 
Testamento se ve ahora expandida y profundizada en Jesús, quien 
inaugura una nueva realidad espiritual.

4. Dimensión Teológica del “Año de Gracia”

Teológicamente, el “año de gracia” en Lucas, es una proclamación 
de la misericordia divina. Jesús es presentado como el ungido 
del Señor, quien trae el perdón, la sanación y la liberación. Este 
mensaje, en el contexto del Evangelio, desafía las estructuras 
sociales injustas y extiende la oferta de gracia a todos, sin distinción. 
En este sentido, Lucas 4,19 no sólo evoca al pasado (Jubileo), sino 
también al presente y al futuro, ofreciendo un tiempo continuo de 
reconciliación con Dios.



143

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Jesús, al proclamarse como el cumplimiento de la profecía de 
Isaías, reinterpreta el Jubileo de Lv 25 a la luz de su misión mesiánica. 
Mientras que el jubileo del Antiguo Testamento tenía implicaciones 
materiales y económicas, el “año de gracia” proclamado por Jesús 
tiene un alcance espiritual universal:

Liberación del pecado y de la opresión espiritual: Jesús extiende 
el concepto de Jubileo más allá de la restauración física de tierras o 
la liberación de esclavos para incluir la salvación de la humanidad. Su 
ministerio se dirige principalmente a los marginados de su tiempo, 
es decir, a los pobres, los enfermos, los pecadores públicos, tanto 
hombres como mujeres. Lucas, conocido como el evangelista de 
la misericordia, retrata a Jesús como el Salvador que se acerca con 
compasión a los más vulnerables y excluidos, ofreciendo consuelo, 
perdón y esperanza. No es casualidad que en este contexto se 
anuncie el “año de gracia”, un tiempo que simboliza la oportunidad 
para la humanidad de liberarse del peso del pecado y experimentar 
el rostro misericordioso de Cristo.

Nuevo inicio: como el Jubileo daba a los israelitas un nuevo 
comienzo cada 50 años, el ministerio de Jesús ofrece a todos una 
oportunidad de renovación espiritual y reconciliación con Dios. 
Todas las personas que se encuentran con el amor misericordioso de 
Jesús en el Evangelio de Lucas no sólo reciben una transformación 
externa, sino que experimentan una profunda renovación interior. 
Para los pobres, los enfermos, los marginados y los pecadores, este 
encuentro significa la restauración de su dignidad, una sanación que 
trasciende lo físico y toca lo espiritual. Cada encuentro con Jesús 
es una invitación a comenzar de nuevo, a dejar atrás las cargas del 
pasado y a entrar en una nueva etapa marcada por la gracia, el 
perdón, la misericordia y la esperanza. 



Programa de Formación
Permanente 2025

144

Por lo tanto, aunque Lc 4,18-19 se basa en Lv 25, es importante 
señalar que transforma y amplía el concepto de Jubileo, llevando la 
idea de restauración, libertad y justicia a un nivel universal y eterno 
en el marco del Reino de Dios, que se realiza plenamente en Cristo. 

5. Relevancia para la comunidad cristiana primitiva

Para los primeros cristianos, el “año de gracia” proclamado por 
Jesús en Lc 4,19 no sólo habría sido entendido como el cumplimiento 
de las profecías mesiánicas y una señal de la llegada del Reino de Dios. 
La buena nueva de la salvación alcanzaba a todos, especialmente a 
aquellos que habían sido excluidos de la sociedad. 

En la comunidad lucana, este mensaje de gracia habría resonado 
fuertemente, presentando a Cristo como el gran libertador y 
reconciliador que no discrimina, sino que acoge a todos en el abrazo 
de la gracia divina. Este “año de gracia” no sólo simbolizaba la 
restauración de Israel, sino que anunciaba la apertura de la salvación 
a las naciones, expandiendo las fronteras de la comunidad de fe más 
allá del ámbito judío para incluir a gentiles y extranjeros. 

Los primeros cristianos, conscientes de esta vocación universal, 
entendieron que la obra iniciada por Cristo debía continuar a través de 
ellos. Así, se vieron llamados a prolongar el mensaje de misericordia 
y reconciliación, llevando la buena nueva de la salvación a todo el 
mundo. En sus comunidades continuaron las acciones concretas de 
justicia, liberación, compasión y perdón, buscando reflejar en sus 
vidas la misma libertad y restauración que Cristo les había ofrecido. 
De esta manera, los primeros cristianos se convirtieron en agentes 
activos de la gracia de Dios, manifestando que “el año de gracia” 
no era sólo un tiempo simbólico, sino una realidad presente en la 
historia humana. 



145

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

6. El Jubileo actual 

El “Año Jubilar” en la tradición cristiana tiene sus raíces en el 
Jubileo de Lv 25, pero ha sido adaptado y transformado a lo largo 
de la historia. Aunque conserva elementos simbólicos del jubileo 
bíblico, como la idea de perdón, renovación y restauración, su 
práctica en la Iglesia Católica es principalmente espiritual y litúrgica, 
y no tiene las mismas implicaciones socioeconómicas y legales que 
el jubileo del Antiguo Testamento.

El Jubileo que celebramos en la actualidad nos pone en continuidad 
con la acción misericordiosa de Jesús, al invitarnos a experimentar 
un “año de gracia” que tiene tanto un carácter personal como 
comunitario. Este tiempo especial nos llama no sólo a acoger la 
misericordia de Dios en nuestra propia vida, reconociendo su amor 
y perdón, sino también a convertirnos en verdaderos agentes de esa 
misericordia dentro de nuestras comunidades. Siguiendo el ejemplo 
de Cristo, estamos llamados a extender la gracia y el cuidado de 
Dios a los más vulnerables: los pobres, los marginados y aquellos 
que, por diversas razones, se encuentran alejados de la experiencia 
del amor misericordioso de Dios. 

El Jubileo actual, por lo tanto, no sólo conmemora un evento 
religioso, sino que nos impulsa a vivir activamente la justicia y la 
compasión, renovando el compromiso cristiano de ser signos vivos 
de la misericordia de Dios en el mundo.  



Programa de Formación
Permanente 2025

146

CONCLUSIÓN

El “año de gracia” proclamado en Lc 4,19 refleja un aspecto 
central del mensaje de Jesús: la liberación integral del ser humano. 
Jesús toma las tradiciones del Antiguo Testamento, como el año 
sabático y del año del Jubileo, para comenzar su ministerio público 
anunciando la salvación universal que abarca todas las dimensiones 
de la vida humana. Jesús amplía el significado y el sentido de estas 
tradiciones, con un enfoque en el amor y la misericordia, accesible 
para todos. En continuidad con la acción de Jesús y de la primera 
comunidad cristiana, en nuestro próximo año Jubilar, estamos 
llamados a prolongar la obra misericordiosa de Cristo, reflejando su 
compasión hacia los pobres y marginados. 



147

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TEMA 2
LAS INDULGENCIAS COMO EXPRESIONES DE 

MISERICORDIA

Pbro. Juan Carlos Mayorga Enríquez

1.1 Contexto histórico y punto de partida 

En la historia de la Iglesia Católica encontramos que está 
profundamente entrelazada con la comprensión y la práctica de 
las indulgencias, las penitencias y el concepto del purgatorio. Estas 
doctrinas han evolucionado a lo largo de los siglos, reflejando 
cambios teológicos, litúrgicos, culturales y sociales.  

Las indulgencias tienen su raíz en la comprensión medieval de la 
salvación. En este contexto, la Iglesia enseñaba que, además de la 
fe y las obras, la penitencia y la satisfacción eran necesarias para la 
remisión de los pecados. Los cristianos creían que podían reducir el 
tiempo en el purgatorio a través de actos de penitencia. 

Desde los primeros días del cristianismo, la penitencia fue vista 
como un medio esencial para la reconciliación con Dios. En la Iglesia 
primitiva, la penitencia era un proceso público y riguroso que 
incluía la confesión de pecados, la oración y el ayuno. Aquellos que 
cometían pecados graves eran excluidos de la comunidad hasta que 
demostraran sinceridad en su arrepentimiento. 

Con el tiempo, la práctica de la penitencia se fue suavizando. 
En la Edad Media, la penitencia se convirtió en un sacramento 
administrado por los sacerdotes, que podían imponer “penitencias” 
a los penitentes. Estas podían incluir oraciones, ayunos o actos de 



Programa de Formación
Permanente 2025

148

caridad, y eran vistas como una forma de reparar el daño causado 
por el pecado. 

La promulgación del “Manual de Penitencias” en el siglo IX 
y la creación de guías para la confesión llevaron a una mayor 
sistematización del sacramento. La penitencia poco a poco se fue 
convirtiendo así, en una práctica más accesible, que tenía como 
objetivo primordial fomentar la reconciliación y la vida espiritual de 
los fieles . 1

Desde los siglos X-XI, la reconciliación se unió a la confesión y 
los fieles recibían la absolución antes de cumplir la penitencia. Del 
mimsmo modo se fueron desarrollando los conceptos de “culpa” y 
“pena” en relación a los pecados cometidos. La comprensión clásica 
de la distinción entre culpa y pena conciste en distinguir que en la 
confesión se perdona la culpa, pero queda la pena o el castigo que 
se había de pagar por el pecado que cometido, y si no era posible 
hacerlo en esta vida, seguramente quedaba pendiente para hacerlo 
en la otra. 

Por otra parte, la práctica de las indulgencias a partir del siglo XI, 
se comenzó a formalizar. Se da este movimeinto sobre todo con el 
crecimiento de las peregrinaciones, y la construcción de catedrales, 
un poco motivada por esta situación histórica, la Iglesia comienza 
con la practica de otorgar indulgencias a aquellos que realizaban 
actos de devoción, que entre otros concistían en visitar lugares 
sagrados o contribuir económicamente a la construcción de iglesias. 

1.- Las tarifas penitenciales, permanecieron durante mucho tiempo en la Iglesia, y entre uso 
y desuso fueron retomadas con mucha fuerza en el siglo XVI por san Carlos Borromeo, en sus 
Instrucciones sobre la administración del sacramento de la penitencia, varios obispos las proponían 
como indispensables en sus diócesis y durante muchos siglos conoció muchas reimpresiones. 



149

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Y aunque se tenía la clara conciencia de que las indulgencias 
no perdonaban los pecados, se hacían con la firme convicción 
de que permitian conmutar la penitencia, ofreciendo otra obra 
de satisfacción, por este motivo, poco a poco fueron cobrando 
relevancia en la costumbre de los fieles. 

En cuanto a lo que se refiere a la idea del purgatorio, encontramos 
que surge a partir de la necesidad de entender la purificación de las 
almas después de la muerte. Aunque las Escrituras no mencionan 
explícitamente el purgatorio, la Iglesia Católica comenzó a 
desarrollar esta doctrina en el siglo VI, al asociar la idea de un lugar 
de purificación con el concepto de la pena temporal. 

El purgatorio se define como un estado temporal donde las 
almas de los fieles que han muerto en gracia, pero aún necesitan 
purificación, son preparadas para entrar en el cielo. La enseñanza 
del purgatorio fue formalizada en el Concilio de Florencia (1439) y 
reafirmada en el Concilio de Trento (1545-1563). 

De esta manera la penitencia, las indulgencias y el purgatorio 
levantaron muchas controversias en la Edad Media, y sobre todo 
encontraran el centro de discusión en la reforma protestante sobre 
la justificación. Las iglesias reformadas subrayaron contra la iglesia 
romana la justificación solo por la fe y cuestionaron las obras de 
satisfacción, las indulgencias y el purgatorio para lograr la salvación. 

En cuanto a los jubileos, encontramos que según la tradición el 
primero de los jubileos se celebró en Roma en 1300, coincidiendo 
con el cambio de siglo. Clemente VI decretó otro jubileo en 1350 
estableciendo que a partir de entonces se hiciera cada cincuenta 
años; en 1390, Urbano VI decretó que se celebrara cada 33 años, 



Programa de Formación
Permanente 2025

150

finalmente Paulo II lo decretó cada 25 años y así se mantendría a 
partir de entonces.  

La doctrina del purgatorio tiene también fuertes implicaciones 
espirituales, porque enfatiza la importancia de la oración por 
los difuntos como obra de misericordia. La Iglesia enseña que las 
indulgencias y las oraciones ofrecidas por los vivos pueden ayudar 
a las almas en purgatorio, con esto se promueve en relación con la 
comunión de los santos, una profunda conexión espiritual entre los 
vivos y los difuntos. 2

El Catecismo de la Iglesia Católica citando Indulgentiarum doctrna 
dice:  

En la comunión de los santos, por consiguiente, “existe entre los 
fieles, tanto entre quienes ya son bienaventurados como entre los 
que expían en el purgatorio o los que que peregrinan todavía en la 
tierra, un constante vínculo de amor y un abundante intercambio 
de todos los bienes”. En este intercambio admirable, la santidad de 
uno aprovecha a los otros, más allá del daño que el pecado de uno 
pudo causar a los demás. Así, el recurso a la comunión de los santos 
permite al pecador contrito estar antes y más eficazmente purificado 
de las penas del pecado . 

Todo esto, porque la Iglesia enseña que nada manchado puede 
estar en la presencia de Dios, siguiendo este principio, se consideran 
no solo los pecados graves que rompen y destruyen la amistad con 

2.-  El documento Algunas cuestiones actuales de escatología, de la Comisión Teológica 
Internacional, 1990, apunta que ha estado presente en muchos testimonios muy antiguos y en 
las catacumbas, que se funda en 2 Mac 12, 46. Y dice: “Es absolutamente necesario conservar la 
práctica de orar por los difuntos. En ella se contiene una profesión de fe en la existencia de este 
estado de purificación. Éste es el sentido de la liturgia exequial que no debe oscurecerse: el hombre 
justificado necesita una ulterior purificación”.



151

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Dios, sino también, los que oscurecen la amistad con Él, tienen que 
ser purificados en esta vida o en la otra.  

 

1.2 Indulgencias: concepto y controversia 

Durante el Renacimiento, la venta de indulgencias se volvió 
un tema controvertido. Algunos clérigos, como Johann Tetzel, 
promovieron la idea de que las indulgencias podían comprarse, lo 
que llevó a un abuso de esta práctica. Esta situación contribuyó al 
descontento que culminó en la Reforma Protestante, con figuras 
como Martín Lutero criticando la corrupción asociada a la venta de 
indulgencias . 3

A partir del Concilio de Trento, la Iglesia reformó su enfoque hacia 
las indulgencias, prohibiendo su venta y enfatizando su naturaleza 
espiritual. Se buscó restablecer su significado como un camino hacia 
la reconciliación y la purificación, tanto en vida como en la muerte. 

3.-  CEC, 1475. El número 1476 dice: Estos bienes espirituales de la comunión de los santos, 
los llamamos también el tesoro de la Iglesia, “que no es suma de bienes, como lo son las riquezas 
materiales acumuladas en el transcurso de los siglos, sino que es el valor infinito e inagotable 
que tienen ante Dios las expiaciones y los méritos de Cristo nuestro Señor, ofrecidos para que 
la humanidad quedara libre del pecado y llegase a la comunión con el Padre. Sólo en Cristo, 
Redentor nuestro, se encuentran en abundancia las satisfacciones y los méritos de su redención” 
(Indulgentiarum doctrina, 5). 

Por su parte, el número 1477 dice: “Pertenecen igualmente a este tesoro el precio 
verdaderamente inmenso, inconmensurable y siempre nuevo que tienen ante Dios las oraciones 
y las buenas obras de la Bienaventurada Virgen María y de todos los santos que se santificaron por 
la gracia de Cristo, siguiendo sus pasos, y realizaron una obra agradable al Padre, de manera que, 
trabajando en su propia salvación, cooperaron igualmente a la salvación de sus hermanos en la 
unidad del Cuerpo místico” (Indulgentiarum doctrina, 5).



Programa de Formación
Permanente 2025

152

La percepción de las indulgencias ha cambiado considerablemente 
en el mundo contemporáneo. Muchos católicos ven las indulgencias 
como un tema del pasado, asociado muchas veces a la corrupción 
de la Iglesia, mientras que otros las consideran una oportunidad 
para profundizar su fe y espiritualidad. 

A lo largo de los siglos, la Iglesia ha reformado su enseñanza 
sobre las indulgencias. El Concilio Vaticano II y otros documentos 
recientes han enfatizado su significado espiritual más que su 
dimensión económica, buscando así restablecer su importancia 
en la vida cristiana, sobre todo con la intención de promover la 
conversión sincera de los fieles, pero todo esto procurando evitar 
caer en abusos. 4

1.3 Indulgentiarum doctrina 

Como hemos constatado la práctica de las indulgencias en la 
Iglesia están estrechamente ligadas a la penitencia, por lo que 
podemos decir que, en el contexto actual, las indulgencias pueden 
ser vistas como una forma de renovar el compromiso espiritual. Nos 
dice el documento: 

La práctica de obtener indulgencias se asocia a menudo con la 
búsqueda de una vida más plena y auténtica en la fe, promoviendo 
la conversión y el crecimiento espiritual. Además, las indulgencias 
aumentan la confianza y la esperanza de una plena reconciliación con 
Dios Padre, no dando tregua al abandono ni permitiendo descuidar 
el cultivo de las disposiciones requeridas para una plena comunión 

4.-  ALVIAR J.J. La renovación de la escatología en el Concilio Vaticano II, en Scripta Theologica, 
46, 2014, 653676.



153

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

con Dios. Pues las indulgencias, a pesar de ser beneficios gratuitos, 
solamente se conceden, tanto a los vivos como a los difuntos, una 
vez cumplidas ciertas condiciones, requiriéndose para ganarlas, bien 
que se hayan llevado a cabo las obras buenas prescritas, bien que el 
fiel esté dotado de disposiciones debidas, es decir, que ame a Dios, 
deteste los pecados, tenga confianza en los méritos de Cristo y crea 
firmemente que la comunión de los santos le es de gran utilidad.5

Las indulgencias son la remisión de la pena temporal debido a 
los pecados ya perdonados, tanto en cuanto a la culpa que un fiel 
dispuesto y cumpliendo determinadas condiciones consigue por 
mediación de la Iglesia, la cual, como administradora de la redención 
distribuye y aplica con autoridad el tesoro de las satisfacciones de 
Cristo y de los santos. La Iglesia Católica distingue entre indulgencias 
parciales y plenarias, dependiendo de si se remite una 

parte o la totalidad de la pena. Las indulgencias pueden ser 
obtenidas a través de obras de piedad, oración, y actos de caridad6. 
Anota san Pablo VI en Indulgentiarum Doctrina:  

Por tanto, es necesario para la plena remisión y reparación de 
los pecados no sólo restaurar la amistad con Dios por medio de 
una sincera conversión de la mente, y expiar la ofensa infringida a 
su sabiduría y bondad, sino también restaurar plenamente todos 
los bienes personales, sociales y los relativos al orden universal, 
destruidos o perturbados por el pecado, bien por medio de una 
reparación voluntaria, que no será sin sacrificio, o bien por medio de 
la aceptación de las penas establecidas por la justa y santa sabiduría 
divina, para que así resplandezca en todo el mundo la santidad y 

5.-  Indulgentiarum Doctrina, 10.
6.- PABLO VI, Constitución apostólica Indulgentiarum Doctrina, 2. Véase también: Código de 

derecho canónico 993. (En adelante CIC).



Programa de Formación
Permanente 2025

154

el esplendor de la gloria de Dios. De la existencia y gravedad de las 
penas se deduce la insensatez y malicia del pecado, y sus malas 
secuelas7.  

La indulgencia permite condonar las penitencias por lo que facilita 
de alguna modo un “pronto ingreso” a la vida eterna y como hemos 
visto puede ser aplicada por el propio fiel o en favor de los difuntos8. 

En cuanto a las consecuencias del pecado nos dice el Catecismo: 

Para entender esta doctrina y esta práctica de la Iglesia es 
preciso recordar que el pecado tiene una doble consecuencia. El 
pecado grave nos priva de la comunión con Dios y por ello nos hace 
incapaces de la vida eterna, cuya privación se llama la “pena eterna” 
del pecado. Por otra parte, todo pecado, incluso venial, entraña 
apego desordenado a las criaturas que es necesario purificar, sea 
aquí abajo, sea después de la muerte, en el estado que se llama 
Purgatorio. Esta purificación libera de lo que se llama la “pena 
temporal” del pecado. Estas dos penas no deben ser concebidas 
como una especie de venganza, infligida por Dios desde el exterior, 
sino como algo que brota de la naturaleza misma del pecado. Una 
conversión que procede de una ferviente caridad puede llegar a la 
total purificación del pecador, de modo que no subsistiría ninguna 
pena (cf Concilio de Trento: DS 1712-13; 1820)9. 

Entendemos pues esta doctrina en relación con la misericordia 
de parte de Dios que se dispensa por medio de su Iglesia, del 
mismo modo en relación con el pecado que es la ruptura del amor 
y el rechazo del amor que Dios nos tiene, por esto el pecado nos 

7.- Indulgentiarum Doctrina, 3.
8.- CIC, 994.
9.- CEC, 1472



155

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

autoexcluye de la comunión con Dios, mata la inhabitación de Dios 
en nosotros mismos, es como si lo expulsáramos de nuestra vida. 

Pero no es solo el pecado grave, la doctrina de las indulgencias 
pone atención incluso en los pecados veniales, que entrañan 
apego a las criaturas, ese apego desordenado a nuestra vanidad 
es la historia del pecado que crea de cualquier modo desorden en 
nosotros mismos, todos esos vicios, apegos, hábitos, que habrán de 
ser sanados para entrar en plena comunión con Dios. Por esto nos 
dice el documento en las normas en el número 7: 

Para ganar la indulgencia plenaria se requiere la ejecución de la 
obra enriquecida con la indulgencia y el cumplimiento de las tres 
condiciones siguientes: la confesión sacramental, la comunión 
eucarística y la oración por las intenciones del Romano Pontífice. 
Se requiere, además, que se excluya todo afecto al pecado, incluso 
venial. Si falta esta completa disposición, y no se cumplen las 
condiciones arriba indicadas, salvo lo prescrito en la norma 11 para 
los impedidos, la indulgencia será solamente parcial10. 

Consiste pues, en quitar del corazón toda inclinación al pecado 
incluso venial, porque ese desorden, incluso si no es grave tiene 
consecuencias que se van quedado a modo de lacra, no quiere 
decir que Dios no haya perdonado del todo, porque Dios perdona 
completamente. 

10.- Indulgentiarum Doctrina, Normas, 7. La norma 11 habla acerca de los impedidos para 
conseguir la indulgencia y lo remite al Código de derecho canónico que nos dice en el número 996: 
§ 1. Para ser capaz de lucrar indulgencias es necesario estar bautizado, no excomulgado, y hallarse 
en estado de gracia por lo menos al final de las obras prescritas. 

§ 2. Sin embargo, para que el sujeto capaz las lucre debe tener al menos intención general de 
conseguirlas, y cumplir las obras prescritas dentro del tiempo determinado y de la manera debida, 
según el tenor de la concesión.



Programa de Formación
Permanente 2025

156

Una cosa es la ofensa a Dios y otra cosa es el efecto que eso ha 
causado en ti.  

No hay magias, lo que sí hay es don sobrenatural del perdón. Esta 
tarea de purificación en esta vida es muy importante, porque no se 
puede gozar de Dios mientras no se haya purificado de todos los 
apegos interiores que el pecado ha dejado en nosotros. No es una 
especie de “venganza de Dios” sino purificación de la “huella del 
pecado”. Por esto es necesario purificar, como dice el documento: 
“Sea aquí abajo, sea después de la muerte, en el estado que se llama 
purgatorio”. Todo esto se entiende porque solo hay una manera de 
presentarse ante Dios, y es siendo santos. 

Las indulgencias entran pues en el camino de conversión y 
purificación, son como “un empujón” una ayuda más gratuita, por 
intercesión de la Iglesia, para complementar el proceso de purificación 
que hemos de tener en nuestra vida. No hemos de considerarlos 
como cosa del pasado, como explica el mismo documento:  

La santa Madre Iglesia, al recomendar nuevamente a los fieles 
el uso de las indulgencias, como uso muy grato al pueblo cristiano 
a lo largo de muchos siglos y también en nuestros tiempos, como 
lo prueba la experiencia, no pretende quitar importancia a las 
demás formas de santificación y purificación, en especial al santo 
sacrificio de la misa y los sacramentos, sobre todo al sacramento 
de la penitencia, ni tampoco a los copiosos auxilios denominados 
bajo el nombre común de sacramentales, ni a las obras de piedad, 
penitencia y caridad. Todas estas formas tienen de común el que 
operan con tanta más validez la santificación y la purificación cuánto 
más estrechamente se está unido a Cristo, cabeza, y al cuerpo de 
la Iglesia, mediante la caridad. Las indulgencias confirman también 
la supremacía de la caridad en la vida cristiana. Pues no se pueden 



157

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

ganar sin una sincera metánoia y unión con Dios, a lo que se suma 
el cumplimiento de las obras prescritas. Sigue en pie, por tanto, el 
orden de la caridad, en el que se inserta la remisión de las penas por 
dispensación del tesoro de la Iglesia. 

Por este motivo, la Iglesia continúa exhortando a sus fieles a no 
abandonar ni menospreciar las santas tradiciones de sus mayores, 
sino preservarlas como un tesoro de la Iglesia. Es un signo de la 
abundancia de la misericordia de Dios, por esto es por lo que se 
requiere el arrepentimiento y la contrición, lo más perfecta posible, 
si no es así, como hemos visto, menos efecto tendrá la indulgencia 
en nuestra purificación. Las indulgencias no son algo exterior a 
nosotros, sino que necesitan nuestra colaboración, aplica la frase 
atribuida a san Agustín “Quien te creó a ti sin ti no te salvará a ti sin 
ti”. No es una acto mecánico, no es una especie de compra-venta, 
que fue lo que causo división y controversia en el pasado, es una 
motivación para vivir en la gracia de Dios aceptando con corazón 
arrepentido su misericordia. 

 

1.4 A conversión y compromiso: manera de conclusión  

Podemos concluir que la catequesis y la predicación sobre las 
verdades escatológicas y la constante necesidad de conversión 
siguen siendo necesarias. Un discurso que ignore el más allá dejaría 
al ser humano atrapado en el secularismo, ya que la cultura actual 
se desarrolla en medio del olvido de la muerte y las interrogantes 
que esta conlleva. La vía ordinaria es la conversión constante y 
continua, mientras que, de manera extraordinaria, se ofrecen 
indulgencias como un impulso de gracia para el bien de la Iglesia 
purgante y peregrina.  



Programa de Formación
Permanente 2025

158

Por otro lado, podemos constatar que, en la realidad que vivimos 
hoy, la esperanza se ve sacudida por el pesimismo sobre la bondad 
de la naturaleza humana. En este contexto la fe cristiana está volcada 
hacia la vida, para nuestra fe no hay ninguna vida inútil, como escribe 
Ratzinger: “Porque en realidad, el hombre solo se puede conformar 
con una respuesta, la que se hace cargo de la exigencia del amor. La 
vida eterna y solo ella es la repuesta suficiente a la cuestión sobre la 
existencia y la muerte humana en este mundo”11 . 

Como hemos visto, vivimos en un mundo aparentemente 
desacralizado, incluso algunos hablan de un mundo poscristiano, 
donde para creer y convertirse ya no bastan los milagros, lo que 
impera es aparentemente la apatía. Aunado a esto, encontramos la 
falta de credibilidad y las heridas visibles al cuerpo místico de Cristo 
perpetrado por algunos de sus miembros, situación que hace cada 
vez más difícil hablar de Dios y de su gracia que se da por medio de 
los sacramentos y en su Iglesia12. Este marcado anticlericalismo que 
quiere desacreditar la voz de la Iglesia para inaugurar una nueva 
realidad donde el hombre pueda vivir desembarazadamente su 
vida, sin pensar en el más allá, se ha visto cada vez más atenuante.  

Vivimos en un relativismo no sólo dogmático, sino en todos los 
sentidos, en medio de esta crisis subjetivista e intimista, que ha 
puesto al hombre en una aparente neutra tranquilidad, y sin una 
antropología clara que marque la grandeza de la dignidad humana 
y sea capaz de defender al hombre en todas las etapas de su vida y, 
por ende, le reconozca el valor que tiene, tanto por su origen, como 
por su fin, -a manera de destino-. Esta situación hace que cada vez 

11.- RATINGER J., Escatología, Herder, Barcelona 2008, 122.
12.-  Cf. M. MEDINA, La sinodalidad coomo una respuesta estructural, en D. PORTILLO TREVISO, 

Tolerancia Cero, Estudio interdisciplinar sobre la prevención de los abusos en la Igleisa, PPC, Madrid 
2019, 135-141.



159

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

sea más difícil hablar de Dios y de su gracia, porque en medio de este 
aparente sinsentido, ambos términos de algún modo se consideran 
“vacíos”. Hablar de Dios hoy, es hablar también de su gracia, de su 
amor y de su misericordia, aun cuando en ocasiones no resulte ser 
tan evidente. Hablar de encuentro, de lucha, de conquista, porque 
Dios y su gracia no son una pesada carga que se deba llevar, o algo 
que se consiga casi por tortura mientras estemos en el camino de 
la vida; por el contrario, es un don y como tal, es un regalo que nos 
antecede, nos trasciende y nos lleva hasta lo más alto de la realidad 
humana, que es la vida intradivina13 . 

 

Para la lectura ( Ef. 4, 1-7.17-27): 

Yo, pues, preso en el Señor, os ruego que andéis como es digno 
de la vocación con que habéis sido llamados, con toda humildad 
y mansedumbre, soportándoos con paciencia los unos a los otros 
en amor; solícitos en guardar la unidad del Espíritu en el vínculo 
de la paz. Un cuerpo, y un Espíritu; como fuisteis también llamados 
a una misma esperanza de vuestra vocación; un Señor, una fe, un 
bautismo, un Dios y Padre de todos, quien está sobre todos, y por 
todos y en todos vosotros. Pero a cada uno de nosotros dada fue la 
gracia conforme a la medida del don de Cristo. 

Esto, pues, digo y testifico en el Señor, que no andéis más como 
los otros gentiles, que andan en la vanidad de su mente, teniendo 
el entendimiento entenebrecido, ajenos de la vida de Dios por la 
ignorancia que en ellos hay, por la dureza de su corazón; los cuales, 

13.- Cfr. H. E. MERTENS, Nturaleza y gracia en la teología católica del siglo XX, en Selecciones 
de Teología, 32/126. 1996, 91-103. Vease tambien: J. ALFARO, Persona y Gracia, en Selecciones de 
Teología 2/8 1963, 3-10. W KASPER, El Dios de Jescuristo, Sal Terrae, Santander 2013, 189-192.



Programa de Formación
Permanente 2025

160

después que perdieron toda sensibilidad, se entregaron a la lascivia 
para cometer con avidez toda clase de impureza. Mas vosotros no 
habéis aprendido así sobre Cristo, si en verdad le habéis oído, y 
habéis sido por él enseñados, conforme a la verdad que está en Jesús, 
en cuanto a la pasada manera de vivir, despojaos del viejo hombre, 
que está viciado conforme a los deseos engañosos, y renovaos en 
el espíritu de vuestra mente, y vestíos del nuevo hombre que es 
creado según Dios en la justicia y santidad de la verdad. Por lo cual, 
dejando la mentira, hablad verdad cada uno con su prójimo, porque 
somos miembros los unos de los otros. Airaos, pero no pequéis; no 
se ponga el sol sobre vuestro enojo, ni deis lugar al diablo. 



161

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TEMA 3
POSTHUMANO Y TRANSHUMANO: ALGUNAS 

CONSIDERACIONES ANTROPOLÓGICAS

Pbro. Samuel Agustín Soto Torres

Nota metodológica

He elegido la sencillez del ensayo como género tratando de evidenciar 
cómo, según mi limitada experiencia, el primero de los momentos 
metodológicos es ciertamente el más confuso y por lo cual requiere 
de una atenta y vigilante apertura intelectual como existencial. Apelo 
además a que en su conjunto pueda comprenderse este aporte desde 
la perspectiva enunciada en el principio de caridad interpretativa. El 
tercer momento metodológico, en el que aparentemente no cabría la 
Palabra, me parece está ya implícito en ella y más que explícito, sea en 
los planes pastorales o en el reciente Magisterio, pero sobre todo en las 
mociones que el Espíritu otorga a toda carne. 

Contemplar 

Según parece los diálogos platónicos en la Academia no carecían, 
ni de importancia ni de la irrisoria dosis de ridículo, casi siempre 
involuntaria, con la que la importancia se reviste. Laercio cuenta 
que Diógenes el cínico, luego de escuchar la ideal definición 
del ser humano que profirió con agudeza Platón a sus pupilos, 
oportunamente capturó el gallo de algún ateniense despistado al 
que, después de arrancarle todas las plumas, liberó frente al filósofo 
y su auditorio, proclamando con la solemnidad que la ocasión 
ameritaba: “he aquí, según Platón, al hombre”. Y éste no pudo 



Programa de Formación
Permanente 2025

162

sino suscribir su idea, “el hombre es un animal, bípedo implume”, 
aunque añadiendo, “de uñas poco afiladas”. La reflexión, reditus 
tan emergente como ineludible, de la persona humana, termina 
siempre por llevarle a aquel abismo del que la tempranera y 
juguetona fortuna, en su exitus, preservó a Edipo e hizo de la Esfinge 
su tragedia. La aporía de toda la existencia humana, más temprano 
que tarde se le presenta al que la piensa, más que problemática, 
misteriosa. Y el misterio, que más que iluminado es transparentado, 
no deja ciertamente de proyectar su sombra en la tragedia.

La condición de la cultura, frente a su antagónica, la naturaleza, 
deviene casi siempre, más que serpiente, en escalera. Pascal, 
profetizaba ya ante el dualismo cartesiano, piedra de toque y de 
tropiezo del occidente moderno: “sépanlo, el hombre supera 
infinitamente al hombre”. Y las utopías del pasado, erigidas hoy en 
distopías, no son sino un espectro de la liturgia humana que ofrece 
a Urano el voraz sacrificio de sí misma. Dándole así sinrazón, más 
que razón, al contemporáneo mantra, desilusionado diluyente, que 
universaliza los fragmentos y que, tal vez, no conozca melodía mejor 
que la de la musa de Zambrano: “la vida humana es imposible”.

Viajero involuntario, errante e ignorante peregrino, no llega el 
hombre, desplumado gallo, a ser aquella ofrenda que el Mártir 
ateniense encargó a Aristodemo para Asclepio. Cubriendo su implumez, 
con las paradisíacas hojas de la higuera, pareciese que la humanidad al 
renegarse se reafirma. De la trascendental como imposible negación de 
su naturaleza, relacional creatura –caña pensante, animal sacramental, 
polvo enamorado, barro con ansias de infinito-- lo fastidia lo mismo 
que avergüenza el resonar atemporal, dialógico cuestionamiento, de 
una voz secular que lo alcanza y lo persigue, reflejo al fin que es doble 
interrogante: “tú, ¿dónde estás? Y, ¿dónde está tu hermano?”. 



163

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Y es que la rebelión pretende trasvestirse en libertad, tragicomedia 
involutiva de la vida de un Alonso de Quijana que dejó el bacín para 
ponerse una misántropa escafandra. La ridícula importancia del 
quiere hacer en Auschwitz un vivero de poesía y en Birkenau una 
cámara, mas de conciertos. Los ensayos modernos pues, del bípedo 
al que arrancándole las plumas le amputaron también, las infectadas 
alas y le afilaron los espolones y las uñas. Y ha venido a engendrar, 
como en el Celio, esta loba moderna, tan prostituta como diosa, a sus 
gemelos, a Esaú como a Israel, a Abel como a Caín; que si no malvado, 
idiotizado; ético esteta que dejó la belleza en el dinero e hizo de la 
virtud un western en el que devaluó la vida para apreciar la muerte. 

Dos femeninos iconos, aunque dolientes, inefables, son las 
sabinas de esta deshumanizada aldea que la disolución de los 
lenguajes y la fragmentación de lo sensible, vuelve mudos, pero no 
por eso menos elocuentes. Dos llameantes serafines, que ha quien 
se atreve a inquirir, revelan precio e interés de lo que la vida en 
carne invierte. Una madre que amamanta al primogénito varón, 
que se abandona sin más a esa su suerte, y una esposa que, de 
humedecerlas con sus lágrimas, ha hecho que germinen renuevos 
en las tumbas. Si es digno de creerse, hay que decir con Bloy que no 
solo las buenas sino también las más nuevas noticias están ya todas 
en la visión dominical de Patmos. 

Y es que la última, o con mayor propiedad calificada, la más novel 
de todas las batallas es la misma que otrora ofreciera, engañosa y 
atenta, a otra Sabina la ilusoria fruición emancipada de toda sensación; 
fractal y disociada por la responsabilidad, aunque infantil, de erigirse 
engendro y monstro que en sus propias llagas se mata y se consume.

El divorcio que la modernidad profetizaba pretende llegar 
hasta las últimas instancias, los bienes que la humanidad había 



Programa de Formación
Permanente 2025

164

mancomunado se presentan y pretenden separados, y lo que había 
sido un sueño, es pesadilla. Y si cada infierno no es otra cosa que 
un cielo degradado y degradante, como lo descubrió funesta la 
humanidad hoy día vive purgando lo que el proyecto humano fue y 
no es, lo que no fue y quiso ser. 

En 1909 don Miguel de Unamuno haciendo un ejercicio filológico 
sobre Nietzsche utilizó el término transhumanismo para referirse a 
la teoría del super-hombre, el soneto que poco antes había dedicado 
a pobre filosofo bávaro como lapidario epitafio vale, parece para 
toda una especie que, siguiendo al profeta del ocaso, ha asesinado 
a Dios y dejando a luces toda evidencia, ha terminado sepultando su 
razón. Como horizonte hermeneútico vale cada uno de sus versos.

Al no poder ser Cristo maldijiste
de Cristo, el sobrehombre en arquétipo,

hambre de eternidad fue todo el hipo
de tu pobre alma, hasta la muerte triste.

A tu aquejado corazón le diste
la vuelta eterna, así queriendo el cipo

de ultratumba romper, ¡oh nuevo Edipo!,
víctima de la Esfinge a que creíste

vencer. Sintiéndote por dentro esclavo
dominación cantaste y fue lamento

lo que a risa sonó de león bravo;

luchaste con el hado en turbulento
querer durar, para morir al cabo

libre de la razón, nuestro tormento



165

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Sartre, conciliador vendedor de humo, hacía sugerencias de lo 
que con abierta franqueza, conversando con Heidegger sostiene 
Sloterdijk “la esencia y función del Humanismo es la de ser una 
telecomunicación fundadora de amistad por medio de la escritura”. 
Lo que equivale a decir, el humanismo ha sido una domesticación, 
aunque errada, de una especie animal cuyos amos pretenden 
dominar mediante los procesos iniciados por la filosofía griega que 
es sostenida por un sistema de crianza concreto que los perpetra, a 
los llamados humanistas, cultos o educados, en la reducida posición 
de élite. 

Interpretar

Ante estos escenarios o paisajes, llamémosles humanos o 
inhumanos, podemos delimitar nuestro lenguaje y tratar de clarificar 
algunos conceptos:

• Post-humano: adjetiva el fracaso occidental de la civilización, 
el proyecto de la humanidad especialmente evidenciado fiasco en 
los grandes conflictos sociales del siglo pasado. El término también 
es utilizado en ocasiones como referencia histórica de época, 
en este sentido el fin de la postmodernidad abre paso al período 
posthumano.

• Transhumanismo: tanto como sustantivo como adjetivo se reduce 
cada vez más su carga semántica para insistir en el posicionamiento 
filosófico, ideológico o cultural que pretende por medio de la 
aplicación de las tecnologías y descubrimientos científicos erradicar 
la enfermedad y la muerte humana especialmente mediante: 
la nanotecnología; la biotecnología, la informática, las ciencias 
cognitivas ordenadas a la creación de la llamada mente aumentada.



Programa de Formación
Permanente 2025

166

Como puede intuirse el transhumanismo adquiere una 
multifacética influencia en las sociedades que va desde el uso 
cotidiano de los medios de comunicación, pasa por   la aplicación de 
nuevos procedimientos médicos y terapéuticos como de ingeniería 
genética y llega ha adquirir la carga ideológica de un movimiento 
carismático y sectario tan amplio como ambivalente que se presenta 
como novedoso pero que, en realidad, recicla sea las mitologías 
antiguas, las herejías clásicas o los sectarismos más recientes. La 
aparente exuberancia de la mística transhumana, que se pone 
las máscaras de la diversidad e inclusión, pronto se evidencia, 
impúdica, uniforme y monolítica en sus lenguajes y preocupaciones 
como un nuevo colonialismo en el que la disolución de los sexos, la 
deconstrucción del género, la superación del dolor, el androginismo, 
la invisibilidad de la muerte y la aporofobia se ofrecen como receta 
infalible de una felicidad que anunciando las buenas nuevas del 
reinado del hombre en la tierra denuncia, profética, a la historia, 
al liberalismo y al mercado y, es pues, una larva de esa mosca que 
Augusto Monterroso imaginó soñadora y que no puede producir 
siquiera un zumbido del pretendido tábano socrático. 

Con gracia, aunque para desgracia de todos, en términos 
nietzscheanos, el transhumanismo es demasiado humano. La promesa 
ideológica de una antropología transhumana sigue siendo la fascinación 
misma que utilizó la Serpiente, según el mito de la caída en el Genesis, las 
sugerentes pruebas empíricas o escriturísticas que el Satán le presentó 
a un hambriento galileo hace dos mil años en el desierto palestino, la 
que los maniqueos y docetistas descubrieron en su cuerpo y la que las 
masonerías, desde hace trescientos años, han convertido en política: 
serán como dioses. Promesa, como todas las de los demonios, jamás 
cumplida y que tiene su contraparte en odio y miedo que con justicia y 
claridad se ha llamado antropomorfobia (Asimov).



167

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Baste para profundizar en el sentido, semántico si se quiere, 
pero existencial ante todo, el autorizado análisis de un hijo de san 
Ignacio: “en el fondo de este sueño subyace una cuestión filosófica 
fundamental: ¿qué es una vida plenamente realizada? Es la pregunta 
que Sócrates planteó a los ciudadanos de su tiempo: «¿Qué es 
la virtud? ¿Qué hace que una vida sea feliz, que merezca la pena 
ser vivida?». Una cuestión extrañamente descuidada por el trans 
y el posthumanismo, que parecen asociar su ideal a un aumento 
cuantitativo indefinido. Kant, que reflexionó largamente sobre el 
problema de la felicidad, señala que es precisamente esta asociación 
la que la hace estructuralmente imposible en esta vida” (G. Cucci).

Este año Santo año jubilar la esperanza se nos propone como 
un camino de contemplación del Misterio de la Encarnación de 
Jesucristo, contemplación pues que nos revela como camino 
personal y comunitario nuestra propia humanidad, “nosotros somos 
lo que el Verbo tomó de la Virgen” (san León Magno), y de este modo 
“la carne es el eje propio de la salvación” (Tertuliano). La verdad y 
la fuerza de la fe contenida en la expresión de los santos padres 
ante este misterio conllevan aquello que san Agustín afirmaba de 
la segunda de las virtudes teologales: “la esperanza engendra dos 
hijas, la primera es la indignación y la segunda es la constancia”. 

No creo que existan signos más elocuentes para recordar nuestra 
propia humanidad que los sacramentales propios del jubileo: 
la peregrinación, el portal o el umbral de una construcción y la 
indulgencia; esta triada es, por supuesto, una confesión eclesial que 
no solo nos predispone a la gracia propia de la reconciliación, en 
el cuarto sacramento sino que, es una abierta profesión de fe que 
contrasta las pretensiones falsificadoras de todo despotismo, un 
elocuente signo profético de la condición transitoria del hombre en 



Programa de Formación
Permanente 2025

168

la tierra, de la posibilidad, siempre discreta y siempre incompleta, 
de construir el reino de Dios en la finitud circunstancial de cada 
tiempo y cada espacio y de la vocación humana a la trascendencia. 

Actuar

De aquel torrente de gracia que es la Palabra, del que decía san 
Efrén, ofrece remansos en la corriente donde pueden beber las 
liebres o nadar los elefantes, me gustaría evidenciar tres textos 
inconexos, tal vez, esperando sugieran alguna luz o reflexión a 
nuestra situación. El primero recuerda un principio teológico a veces 
olvidado, la gracia supone la naturaleza, que tal vez epistémicamente 
pudiera parafrasearse como, ninguna gracia se exime de los sentidos. 
El segundo recuerda que el Verbo no ha redimido una parte de la 
humanidad como si fuese posible una división de lo que somos, sino 
que ha redimensionado toda nuestra humanidad en sí; el tercero y 
último recuerda que la preocupación y la ocupación de la iglesia no 
puede ser sino las mismas que su Señor puso al centro.

1 Jn 1, 1-2

Hb 10, 5-7

Mc 3, 1-3

NON COERCERI MAXIMO, CONTINERI TAMEN A MINIMO, 
DIVINUM EST



169

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TEMA 4
EL USO DE LOS SACRAMENTALES DENTRO DE 

LA MISIÓN PASTORAL DEL PRESBITERO

Pbro. Guadalupe González López
VER CON LOS OJOS DEL PADRE 

Este tema necesitaremos ir al concepto de sacramental, para 
poner en el plan de la vida pastoral del presbítero uso correcto, y 
así enriquecer la labor pastoral dentro de la parroquia, evitando 
cualquier desviación o falsa concepción, cayendo en la mala 
utilización como amuletos en la vida cristiana; nos dice el Catecismo 
de la Iglesia Católica, el número 1667:

“La Santa Madre Iglesia instituyó, además, los sacramentales. 
Estos son signos sagrados con los que, imitando de alguna manera 
a los sacramentos, se expresan efectos, sobre todo espirituales, 
obtenidos por la intercesión de la Iglesia. Por ellos, los hombres 
se disponen a recibir el efecto principal de los sacramentos y se 
santifican las diversas circunstancias de la vida” (SC 60; CIC can 
1166; CCEO can 867).

Con ello ponemos de relieve algunas de sus características 
esenciales que nos ayudan entender la manera de comprenderlos y 
de usarlos en la vida cristiana, para no caer en cierta manera en una 
praxis errónea:

1. Signos: son elementos que tomamos de la misma naturaleza 
y del uso del hombre que nos ayudan a entrar en esa relación 
con la misma creación, retomando el libro del Génesis: “vio Dios 



Programa de Formación
Permanente 2025

170

que todo era bueno…”. Es decir, la bondad en todo lo que Dios 
ha creado. Todo uso honesto de las cosas materiales pueda estar 
ordenado a la santificación del hombre y a la alabanza de Dios.

2. Sagrados: es decir, que dentro de ellos se encuentra de 
alguna manera la gracia divina que se obtendrá por medio de la 
bendición divina, donde esta gracia actuará para disponernos a 
la gracia de los sacramentos «Comprenden siempre una oración, 
con frecuencia acompañada de un signo determinado, como la 
imposición de la mano, la señal de la cruz, la aspersión con agua 
bendita (que recuerda el Bautismo)» (CEC 1668).

3. Han sido instituidos por la Iglesia, su finalidad: es la santificación 
de ciertos ministerios eclesiales, de ciertos estados de vida, de 
circunstancias muy variadas de la vida cristiana, así como del uso 
de cosas útiles al hombre. Atendiendo a las necesidades, a la 
cultura, y a la historia propias del pueblo cristiano de una región 
o de una época (cf CEC 1668).

4. Por lo tanto, los sacramentales van siempre en la línea de 
la bendición: «todo bautizado es llamado a ser una “bendición” 
(cf Gn 12,2) y a bendecir (cf Lc 6,28; Rm 12,14; 1 P 3,9). Por eso 
los laicos pueden presidir ciertas bendiciones (cf SC79; CIC can 
1168); la presidencia de una bendición se reserva al ministerio 
ordenado (obispos, presbíteros o diáconos, en la medida en que 
dicha bendición afecte más a la vida eclesial y sacramental» (CEC 
1669). 

Desde el núcleo principal todo gira en torno a la Eucaristía, que 
es la bendición “constitutiva” por excelencia: de ella derivan todas 



171

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

las demás, tanto “constitutivas” como “invocativas”, a partir de la 
cultura judaica-cristiano, que se desarrolla en el camino histórico-
salvífico, atestiguado por la Sagrada Escritura. Fuente primogénita de 
la bendición cristiana es la Palabra de Dios, por ello todo radica en el 
aspecto del bien-decir. En ella confluye la aportación enriquecedora 
de la tradición eucológico-litúrgico-celebrativa”, en las diversas 
bendiciones, pero también el elemento antropológico, como la 
sensibilidad del hombre en el mundo, ante una nueva mentalidad y 
las necesidades del fiel que vive y ora.

5. «Los sacramentales no confieren la gracia del Espíritu Santo 
a la manera de los sacramentos, pero por la oración de la Iglesia 
preparan a recibirla y disponen a cooperar con a ella» (CEC 1700). 
Con ellos tenemos que considerar el sacerdocio bautismal, donde 
los sacramentales son preparación para los sacramentos, siendo 
una bendición, algunos de ellos pueden ser administrado por los 
laicos, en virtud del bautismo.

La semejanza y la afinidad con los sacramentos hace que los 
sacramentales se celebren como actos litúrgicos y, en base a dicha 
semejanza, se puede decir que son –como los sacramentos– una 
acción de Cristo y de la Iglesia. Desde el momento en que también 
los sacramentales derivan su eficacia del misterio pascual, no 
se debería dudar en afirmar que la liturgia de los sacramentales 
contiene y proclama la muerte y la resurrección de Cristo. 
Completan, integran o extienden el efecto de la Eucaristía y de los 
demás sacramentos, desde el momento en que se encuentran con 
las grandes experiencias de la vida humana.

Los sacramentales no tienen ningún límite en cuanto al número; 
manifiestan cómo la salvación de Dios llega a las múltiples situaciones 
de la existencia humana. Por tanto, hallamos una gran diversidad 



Programa de Formación
Permanente 2025

172

de sujetos que constituyen el ámbito de los sacramentales. Son 
éstos: bendición de abades y abadesas, institución de lectores y 
acólitos, dedicación de la iglesia y del altar, bendición de los óleos 
sagrados, coronación de imágenes de la Virgen, y otras bendiciones 
contenidas en el libro De Benedictionibus. En referencia al esquema 
de este libro y, según una distinción clásica, los sacramentales, a su 
vez, se pueden subdividir en: 

• Sacramentales constitutivos (personas, cosas, realidades 
cósmicas) 

◊ Personas: Consagración de las vírgenes. Profesión monástica/
religiosa. Bendición (otras formas) 

◊ Cosas: Dedicación de las iglesias y los altares. Bendiciones

• Sacramentales invocativos (personas, cosas y realidades 
cósmicas/personas)

◊ Personas: Exorcismo. Bendición  
◊ Cosas: Bendición

Exequias

JUZGAR CON LOS CRITERIOS DEL HIJO

Para la compresión y el uso justo de los sacramentales, debemos 
sin duda atender las adquisiciones, surgidas gradualmente a lo largo 
de los acontecimientos, a partir de la renovación bíblica, patrística y 
litúrgica, han influido en la renovación de la Iglesia y de los mismos 
sacramentales, de tal manera que según la Sacrosanctum Concilium 
en el nn. 60 y 6, nos dicen lo siguiente: 



173

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

«Los sacramentales son signos sagrados con los que, imitando de 
alguna manera a los sacramentos, se expresan efectos, sobre todo 
espirituales, obtenidos por la intercesión de la Iglesia». (SC 60)

«Y así, la liturgia de los sacramentos y sacramentales hace que, 
en los fieles bien dispuestos, casi todos los acontecimientos de la 
vida sean santificados por la gracia divina que emana del misterio 
pascual de la pasión, muerte y resurrección de Cristo, de quien 
reciben su poder todos los sacramentos y sacramentales, y que 
todo uso honesto de las cosas materiales pueda estar ordenado a la 
santificación del hombre y a la alabanza de Dios». (SC 61)

La SC nos ayuda situar a los sacramentos en el ámbito de la 
salvación adquirida por Cristo en su misterio pascual, abandonada 
la perspectiva simplemente jurídica o moral (que en cierta 
manera llevaba un aspecto algo supersticioso), en la inserta en la 
sacramentalidad-mistérica de la salvación en la Iglesia. 

 	 Entendido así el concepto de sacramental superamos una 
concepción meramente material (donde podríamos entrar en 
consideración en la dualidad materia/espíritu, donde una de las 
realidades era buen y la otra mala), y, por lo tanto, en la compresión 
del todo se exige una reforma de la praxis actualmente. Entonces, 
basándonos en estos dos números de la constitución litúrgica, los 
sacramentales se deben considerar en relación a los sacramentos 
(tanto en el elemento material, natural y antropológico; como el 
aspecto espiritual que lleva impregnado de la bendición divina) 
y, por ello, se ponen en relación con el misterio pascual, que es 
el alma de todos los sacramentales. En ellos hallamos in aliquam 
sacramentorum imitationem, lo que la Iglesia celebra y predica 
cuando celebra los mismos sacramentos: 



Programa de Formación
Permanente 2025

174

1) el poder del misterio pascual;

2) su presencia en las diversas circunstancias de la vida humana;

3) el papel materno de la Iglesia y la santidad de la creación de 
Dios, en su realidad cósmico-antropológico.

Ya que los sacramentales están modelados a imitación de los 
sacramentos, en ellos están presentes las siguientes dimensiones,

 • Dimensión mistérica: la bendición cristiana, en cualquier 
sacramental, transforma la misma celebración de la bendición en un 
anuncio del misterio pascual que libera al hombre de toda forma de 
esclavitud derivada de su condición humana. Todo entra a formar 
parte de la historia de la salvación, de la economía salvífica y del 
misterio que expresa la misma acción litúrgica. 

• Dimensión crística: la Iglesia en un crecimiento y un 
perfeccionamiento continuo en la variedad de la propia lex orandi 
pretende celebrar a Cristo que es bendecido y que es celebrado 
como Hombre-Dios, en el cual se completa toda bendición. La 
liturgia de las bendiciones pasa del momento celebrativo a la vida; 
se convierte en la liturgia de la vida de los fieles que practican la 
eulogía (la oración) del culto espiritual. Dice el prenotanda número 
3: 

«Cristo, la máxima bendición del Padre, apareció en el Evangelio 
bendiciendo a los hermanos, principalmente a los más humildes, y 
elevando al Padre una oración de bendición. Finalmente, glorificado 
por el Padre y habiendo ascendido al cielo, derramó sobre los 
hermanos, adquiridos con su Sangre, el don de su Espíritu, para 
que, impulsados por su fuerza, alabaran en todo a Dios Padre, lo 



175

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

glorificaran, le dieran gracias y, ejercitando las obras de caridad, 
pudieran ser un día contados entre los elegidos de su reino».

• Dimensión pneumatológica: la acción del Espíritu Santo está 
presente en toda oración dirigida al Padre en Cristo y constituye 
el paso entre la celebración y la vida. Por el mismo hecho de que 
las bendiciones, para lograr su efecto propio, exijan a los fieles 
una disposición interior que los estimule a una plena, consciente y 
profunda participación, es evidente la acción del Espíritu Santo en 
la Iglesia. La fe, don del Espíritu, está en la base de la celebración 
litúrgica de los sacramentales. 

• Dimensión eclesial: desde el momento en que los sacramentales 
son acciones litúrgicas de la Iglesia, el mejor modo de practicarlos y 
de vivirlos es el comunitario. 

• Dimensión de fe: en las bendiciones cristianas la Iglesia pone 
en acción la dimensión de fe ante todo en un plano objetivo y luego 
en un plano subjetivo. Toda bendición es ocasión para proclamar el 
designio de la bondad infinita de Dios, que la Iglesia quiere visibilizar 
en las realidades finitas, es decir, los ritos. 

• Dimensión pascual: Las cosas se convierten en encuentros 
con Cristo resucitado. Con ellas y en ellas se realiza la dedicación a 
él. Él está en medio de la vida cotidiana y da a las cosas ordinarias 
significado, apoyo y seguridad. Los sacramentales son una expresión 
del valor y de la pertenencia a Dios de la vida cotidiana y de los objetos 
y trabajos que la llenan. Muestran que Dios abraza y santifica las 
cosas de cada día, para socorrer a los fieles en diversas situaciones 
y necesidades, suplica al Señor para que toda su actividad sea 
sostenida e iluminada por el Espíritu de la Pascua”. 



Programa de Formación
Permanente 2025

176

ACTUAR CON LA FUERZA DEL ESPÍRITU SANTO

Poner en general todos los sacramentales en la línea de las 
bendiciones, lo injertamos en el ámbito del misterio del Christus 
totus, porque Cristo es la bendición que Dios nos enviado para la 
santificación, por lo que significa rescatarlas de toda desviación 
o falsa pista en que podrían colocarse por mentalidades que 
desnaturalizan su origen, su naturaleza y su finalidad.

 Hoy debemos profundizar en la teología de los sacramentos y los 
sacramentales en el ámbito de la sacramentalidad de la Iglesia, es 
decir, desde el ámbito celebrativo-pascual, Iglesia como sacramento 
de salvación, cada acción litúrgica nos lleva a adquirir la nueva vida en 
Cristo muerto y resucitado. Nos ayuda en medio de la problemática 
que engloba todo el complejo tratamiento de la relación Dios-
mundo, fe-Iglesia-mundo, amor a Dios-compromiso en el tiempo. 
Así podemos decir que los sacramentales son expresiones rituales 
de la relación Iglesia-fe-mundo, gracia-redención.

La ritualidad de la misma Iglesia, sobre pasa el carácter solo 
rubricista y normativo o el carácter supersticioso, donde nos 
aferramos a la parte exterior y hacer de los sacramentales en el 
ámbito de su dependencia, haciendo de ellos un simple amuleto, 
y no trascender a la participación plena de los sacramentos, de ahí 
que el ritual de bendiciones en su prenotandas en el número1 dice:

«La fuente y origen de toda bendición es Dios bendito, que está 
por encima de todo, el único bueno, que hizo bien todas las cosas 
para colmarlas de sus bendiciones y que, aun después de la caída 
del hombre, continúa otorgando sus bendiciones, como un signo de 
su misericordia». 



177

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

De ahí se desprende que la acción de los sacramentales es:

◊ Medio de la santificación del hombre y la gloria de Dios, 
sin olvidar que son etapa pedagógica que conduce a la gracia 
sacramental.

◊ Los sacramentales encierran en sí mismo toda la gracia de 
la bendición, por lo tanto, repensar la doble acción medieval de las 
cosas: exorcizar y luego bendecir, cuando solo es necesario en la 
practica solo el emitir una la palabra de bendición sobre los objetos 
(es interesante el ver el ritual de exorcismo, donde los elementos 
que se usan, el agua y la sal, solo se bendicen para el rito).

◊ La presencia del misterio pascual, que renueva la vida de 
los fieles que reciben y donde se manifiesta su eficacia. Por ello es 
necesario una adecuada catequesis sobre su uso. Dice el prenotanda 
numero 19:

«La participación de los fieles será tanto más activa cuanto más 
profunda sea la instrucción que se les dé sobre la importancia de 
las bendiciones. Por esto. los presbíteros y ministros, en las mismas 
celebraciones, así como en la predicación y en la catequesis, han 
de explicar a los fieles el significado y la eficacia de las bendiciones. 
Es muy importante, en efecto, que el pueblo de Dios sea instruido 
acerca del verdadero significado de los ritos y preces que emplea 
la Iglesia en las bendiciones, para que en la celebración sagrada 
no se introduzca ningún elemento de tipo supersticioso o de vana 
credulidad que pueda lesionar la pureza de la fe».



Programa de Formación
Permanente 2025

178



179

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

TEMA 5
LOS DESAFIOS DE LA INTELIGENCIA ARTIFICIAL

Sr. Obispo Ramón Salazar Estrada

EL DESAFÍO DE LA INTELIGENCIA ARTIFICIAL

La intención del presente escrito es ofrecer un acercamiento 
a la Inteligencia Artificial desde la enseñanza del Magisterio de 
la Iglesia. Aunque el término común es Inteligencia Artificial, se 
utilizará de forma analógica y en ocasiones equivalente, tecnología 
cibernética, robótica, sistemas automáticos, etc., pues para esta 
presentación procuran una misma finalidad.

VER. ACERCAMIENTO A LA REALIDAD.

La Inteligencia Artificial puede ser definida como el sistema 
que mediante el acelerado uso de datos y su relación lógica puede 
alcanzarse una conclusión. Sin embargo, esta misma conclusión se 
vuelve un dato que en relación con otras conclusiones ofrecerá a su 
vez ulteriores y nuevas informaciones que así en conexión sucesiva 
podría seguir generando conocimiento. 

De aquí se deduce que existen elementos fundamentales a 
tomar en cuenta. Los datos, que serán el conocimiento que se tenga 
almacenado o de donde la Inteligencia Artificial podrá alimentarse. 
Es de suponer que los programadores estarán buscando la manera 
de seleccionar o suministrar las más diversas informaciones para 
echar mano de ellas en cuanto sea necesario. La relación, es decir la 



Programa de Formación
Permanente 2025

180

manera en que la información se interconectará; se piensa que los 
datos se están relacionando lógica, lingüística y gnoseológicamente. 
La forma de interconectar el conocimiento tiene su importancia, 
pues, por ejemplo, en datos médicos sería erróneo relacionar, para 
efectos de un diagnóstico, el funcionamiento del cerebro humano 
sano con aquél que se ha visto afectado por una enfermedad crónico-
degenerativa. La velocidad con la que la información, los procesos 
lógicos y las diferentes conclusiones se generan. Este aspecto le ha 
dado a la tecnología cibernética un significativo avance.

Pareciera que en definitiva el sistema en el que se basa 
la Inteligencia Artificial, explicado de forma muy simplificada y 
primitiva, se vuelve a lo que filosóficamente se conoce como el 
método dialéctico. Tesis, antítesis y síntesis. Siendo el principio 
un dato, conocimiento o supuesto (tesis), que afirmado o negado, 
incluso clasificado (antítesis), obtiene una conclusión (síntesis), que 
a su vez será, de modo subsecuente, la tesis para un nuevo proceso. 
Naturalmente que tiene mucho que ver la selección de los datos 
(tesis y antítesis) y la forma, lógica o controlada, a través de la cual 
se llega a generar un nuevo dato (síntesis).

La Inteligencia Artificial ya hace mucho tiempo que ha 
estado presente en las tecnologías cibernéticas más comunes en 
el quehacer humano. Solo que ahora han tomado un lugar cada 
vez más relevante. Se utilizan en los teléfonos celulares o también 
llamados “inteligentes”, en las comunicaciones, en los programas 
de entretenimiento, en la asistencia virtual de los clientes, en las 
finanzas, en la medicina, en la conducción de vehículos, etc.. Pudiera 
pensarse que en el futuro esto resultara tan incierto por el acelerado 
avance, al grado que algunas tareas, siempre programadas, que 
antes solo el hombre podía realizar, ahora de manera efectiva y 



181

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

veloz serán realizadas mediante las máquinas automáticas. 

Al alcance de muchos, se puede decir, están a disposición los 
asistentes virtuales, con reconocimiento de voz e idioma, como Siri, 
Alexa, Google Assistant. Los Sistemas de Posicionamiento Global, 
GPS, por sus siglas en inglés, los cuales permiten la ubicación desde 
una plataforma que se conecta tanto a datos previamente generados 
y datos recibidos al momento satelitalmente. Los grandes servicios 
de almacenamiento, o también llamados, de archivos en la nube, 
donde no solo se respaldan y conservan, sino también pueden 
ofrecer la relación con similares conocimientos de otras fuentes, no 
personales. 

	
JUZGAR

El DICASTERIO PARA LA CULTURA Y EDUCACIÓN en trabajo 
común con el INSTITUTO DE ÉTICA APLICADA DE LA UNIVERSIDAD 
SANTA CLARA, de California en Estados Unidos de Norteamérica, en 
el verano del año 2023 ofrecieron un estudio titulado Ética en la era 
de las tecnologías disruptivas: una hoja de ruta operativa. Será a 
partir de este que se ofrecerán a continuación algunos fundamentos 
de juicio.

Los avances en lo que se ha llamado Inteligencia Artificial 
o generación automática se han acelerado con un significativo 
impacto en el funcionamiento de diversos ámbitos humano – 
sociales, generando con ello un amplio debate sobre sus beneficios 
e inconvenientes. Sus implicaciones se han estado percibiendo 
mayormente en el espacio de la economía, la cultura, la ciencia, la 
sociedad, la política y, evidentemente, la ética.



Programa de Formación
Permanente 2025

182

El campo de la Inteligencia Artificial ha proporcionado una 
amplia variedad de enfoques y contenidos teóricos, así como 
aplicaciones prácticas variadas en las tareas humanas. Su valiosa 
ayuda puede colaborar en la superación de limitaciones cognitivas 
y en la solución de problemas complejos. Las grandes cantidades de 
datos (Big Data) ordenados, seleccionados y debidamente utilizados 
representan oportunidades sin precedentes para la ciencia y las 
humanidades.

LA RESPONSABILIDAD COMPARTIDA

No hace mucho, la ciencia matemática básica tenía pocos 
problemas éticos que resolver. Sin embargo, ahora, los matemáticos 
y diseñadores de software que aportan datos y recursos para el 
desarrollo de la Inteligencia Artificial, no pueden dejar de lado las 
implicaciones éticas de su trabajo, debido al impacto social que todo 
ello llegar a tener. Es importante considerar la debida confiabilidad 
que los sistemas autónomos deben brindar. “Los desarrolladores de 
la Inteligencia Artificial tienen la responsabilidad, que idealmente 
debería convertirse en una obligación legal, de crear sistemas de 
robots confiables y controlables”.

Es notorio el rápido avance en la ingeniería robótica y su 
repercusión en la sociedad y en la industria. La evolución de 
internet, la interacción con las máquinas, la comunicación entre 
máquinas y el aprendizaje automático interconectado ha traído 
como consecuencia el ofrecimiento de múltiples servicios, como 
todo lo financiero. Las interacciones robot-robot y humano-robot 
son cada vez más frecuentes. Además, los sistemas de Inteligencia 
Artificial son difíciles de probar y validar. Lo que hace que la 
confianza en la Inteligencia Artificial y la robótica se vuelva un 



183

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

claro desafío. Los acuerdos institucionales, la adecuada legislación 
y el control de principio a fin, lleva a la urgencia de reglamentar 
el uso y la propiedad de los datos, de asignar responsabilidades y 
transparentar los algoritmos. 

SE VA GANADO TERRENO

Frente a los grandes beneficios que la Inteligencia Artificial 
ofrece, existen desafíos que la Inteligencia Natural debe asumir. 
Las tecnologías cibernéticas se han estado desarrollando en la 
producción, en la asistencia social, en los procedimientos médicos, 
en los sistemas de movilidad seguros y en las tareas educativas y de 
investigación científica. Si bien la robótica y todo tipo de asistente 
inteligente benefician a las personas en su situación o capacidad 
individual, sin embargo, se desconoce que impacto pueda tener en 
el desarrollo físico, cerebral o anímico. “En las últimas décadas, el 
campo de la robótica ha estimulado una multitud de aplicaciones 
de servicios y asistencia novedosos. Paradigmático para muchos 
escenarios de aplicación son los sistemas robóticos de mano-brazo 
para los cuales los desafíos de precisión, sensibilidad y robustez se 
presentan junto con los requisitos de agarre seguro. Aunque las 
manos robóticas aún están muy lejos de sus contrapartes humanas, 
su rendimiento ha sido mejorado por los nuevos métodos de 
control”.

Las consecuencias de la robótica en el empleo y el trabajo es 
todo un tema en la política pública. La administración pública habrá 
de buscar y proporcionar las medidas de seguridad social para los 
trabajadores afectados por el desplazamiento de sus actividades 
productivas y favorecer la reeducación de manera que puedan 
volver a reubicarse dentro de la fuerza laboral. Además, queda para 



Programa de Formación
Permanente 2025

184

la misma política pública, considerar que los robots, la Inteligencia 
Artificial y todo capital digital, es una base no afectada por la acción 
tributaria de un país pues, mientras que el trabajo humano si es 
gravado, el trabajo robótico no solamente no lo es, sino que la 
misma adquisición de la tecnología llega a ser considerada como 
compra deducible de la declaración de impuestos.

Una evidente tarea internacional debe ser la aplicación de 
estas tecnologías en actividades bélicas. Se ha de prestar atención 
en los peligros de la cibernética que reemplaza a las personas en las 
esferas militares. Se ha llamado para que ningún sistema de armas 
autónomas letales sea implementado en modo no supervisado. 
Deberán siempre mantenerse líneas de responsabilidad humana 
concretas en las previsiones, decisiones y aplicaciones.

Al respecto, el Papa Francisco envió un mensaje a quienes en 
Hiroshima se han reunido los días 9 y 10 de Julio de 2024. «Queridos 
amigos, reciban este saludo con motivo de su reunión titulada “Ética 
de la Inteligencia Artificial para la paz”. La Inteligencia Artificial y 
la paz son dos temas de absoluta importancia, como tuve ocasión 
de subrayar ante los líderes políticos del G7: “Conviene recordar 
siempre que la máquina puede, en algunas formas y con nuevos 
medios, elegir por medio de algoritmos. Lo que hace la máquina es 
una elección técnica entre varias posibilidades y se basa en criterios 
bien definidos o en inferencias estadísticas. El ser humano, en 
cambio, no solo elige, sino que en su corazón es capaz de decidir. La 
decisión es un elemento que podríamos definir el más estratégico 
de una elección y requiere una evaluación práctica».



185

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

ACTUAR

A medida que estas tecnologías avanzan y se integran cada 
vez más en la vida cotidiana, surge la necesidad de examinar su 
impacto desde una perspectiva ética. Se vuelve fundamental 
asegurar que todo lo que interviene en el progreso humano se 
realice de forma responsable y siempre benéfico. Cierto es que 
desde el ámbito técnico y científico, muy pocos son los que pueden 
influir, sin embargo, desde el ámbito de uso y aplicación, existe una 
responsabilidad gubernamental, empresarial, social y personal. 

Qué principios éticos conviene reflexionar y asumir tanto en el 
diseño como en el uso y la aplicación:

1). Justicia. Se habrá de asegurar que el desarrollo y uso de las 
tecnologías cibernéticas procuren un beneficio general, evitando, 
en la medida de lo posible, desigualdades y discriminaciones.

2). Autonomía. La disponibilidad de estos medios buscará 
respetar la libertad y la capacidad de elección personal, permitiendo 
tener control, privacidad, seguridad y poder de decisión en su 
interacción.

3). Humanidad. Un enfoque ético en la adopción de tecnologías 
cibernéticas implica un diseño centrado en el ser humano y el bien 
común. Esto implicará tomar en cuenta las necesidades, valores y 
experiencias de los usuarios desde las etapas iniciales de desarrollo 
hasta su implementación en las diversas esferas sociales.

4). No maleficencia. Evitará daños y consecuencias negativas 
para los individuos y la sociedad, anticipando y mitigando posibles 
riesgos y peligros.



Programa de Formación
Permanente 2025

186

5). Beneficencia. Buscará el bien de las personas y la sociedad 
en general, garantizando que estas tecnologías generen un impacto 
positivo y mejoren la calidad de vida.

	 A nivel social se pueden considerar, entre otros, los siguientes 
beneficios:

1). Servicios públicos. Los gobiernos pueden utilizar la IA en 
la mejora de los servicios sociales, en la planificación urbana, en la 
administración del tráfico urbano, en el análisis de los datos fiscales, 
en la programación de las prioridades, considerando la información 
en tendencias de crecimiento o decrecimiento de conflictos o 
beneficios en la sociedad.

2). Salud. La IA tiene un gran potencial en el campo de la 
salud. Es posible utilizarse en el diagnóstico médico, en el análisis 
de historiales de salud, en la mejor elaboración de diagnósticos y 
pronósticos, así como de sus tratamientos personalizados, en la 
utilización de la robótica quirúrgica, etc.

3). Industria y comercio. Por medio de las tecnologías 
cibernéticas puede potenciarse el proceso de satisfactores, desde 
la producción hasta el consumo familiar de satisfactores básicos. 
Los fabricantes podrán contar con la información de los insumos 
indispensables; los comerciantes, con los análisis adecuados de 
mercado; y la sociedad en general, con la información necesaria 
para sus compras.

4). Los medios de comunicación. De por sí los medios de 
comunicación se han visto revolucionados por la interacción entre 
emisores y receptores, con la IA se espera mejorar la comunicación 



187

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

superando los límites de los idiomas, la objetividad de los contenidos, 
la selección de artículos, la educación a distancia, etc..

En este nivel social también se ha de cuidar, incluso legislar, 
sobre los riesgos latentes que estos Sistemas Automáticos presentan 
y tienen su repercusión directa e inmediata en las personas. Se 
enumeran solo algunos:

1). La privacidad y la protección de datos son aspectos éticos 
cruciales en la adopción de tecnologías cibernéticas. La recopilación 
de datos personales en los sistemas computacionales plantea 
interrogantes sobre el consentimiento informado, la seguridad y el 
uso debido de los mismos. Los usuarios deben tener el control sobre 
sus datos y contar con garantías sólidas de que se utilizarán de manera 
responsable y se protegerán de posibles abusos o violaciones.

2). El uso algorítmico. Las presentes tecnologías basadas en 
algoritmos y aprendizaje automático pueden estar sujetas a diversos 
usos. La utilización de los datos puede llevar a resultados no siempre 
benéficos. Es fundamental abordar este uso algorítmico y garantizar 
que las decisiones tomadas por estas tecnologías favorecen siempre 
a los usuarios, tienen un responsable directo y, en caso de daño, 
puede repararse.

3). Seguridad social y empleo. La automatización puede 
desplazar trabajadores y crear desigualdades en el acceso a 
oportunidades laborales. Es crucial abordar éticamente este 
impacto, asegurando la reeducación y la adaptabilidad de los 
trabajadores afectados, así como la creación de políticas que 
promuevan una distribución justa de los beneficios y reduzcan la 
brecha socioeconómica.



Programa de Formación
Permanente 2025

188

A nivel personal no todo está escrito y decidido.

Es indispensable considerar que existe un cierto margen 
de acción frente a las tecnologías cibernéticas. No todo está 
determinado. Se puede decidir, asumir o rechazar lo que por estos 
medios llega a cada persona.

1). Frente a la cantidad inmensa de datos de que dispone la 
Inteligencia Artificial no podemos pensar que, siempre y en toda 
circunstancia, todos son verdaderos. Los datos con que se alimenta 
esta tecnología pertenecen al universo de información que existe en 
la red o a la información de quienes han diseñado partes del proceso 
de la navegación digital. La información como puede provenir de un 
estricto control de certeza, puede ser fake news, manifestar variadas 
tendencias culturales o datos consensuados de interés geopolítico 
y/o ideológico.

2). Reconocer que la Inteligencia Artificial ofrece lo que a su 
vez ha recibido, aunque pareciera autónomo, en estricto sentido 
de autonomía, es decir, capaz de ejercicio libre y voluntario, 
jamás lo será. Toda tecnología cibernética, ChatGPT, robótica, 
biotencología, nanotecnología, etc., ha sido diseñada por la 
Inteligencia Natural.

3).Se habrá de tener en cuenta que las personas son vistas 
como consumidoras de datos e información que requerirán cada 
vez con mayor esfuerzo una actitud crítica y super reflexiva. Pensar 
que todo lo que se ofrece es la última verdad, sería pensar que las 
tecnologías surgen de una exigente selección de datos. La rapidez 
e inmediatez con que se presenta la información es sorprendente 
pero es acrítica e irreflexiva sobre sí misma. Por mayor perfección 



189

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

que puedan tener las máquinas automáticas, solo será una 
“perfección” diseñada por el ser humano.

4). No se descarta, al contrario se valora, el beneficio que las 
tecnologías ofrecen a la humanidad, sin embargo la humanidad 
sigue siendo el centro del interés social, científico, económico y 
eclesial. El diseño, la utilización y el avance de la cibertecnología 
tienen la finalidad de servir a la sociedad humana y, en particular, al 
individuo.

						    



Programa de Formación
Permanente 2025

190

Notas



191

El Sacerdote
Peregrino de Esperanza

Notas



Programa de Formación
Permanente 2025

192

Notas


